FRANCISCO

XVI ASAMBLEA GENERAL ORDINARIA
DEL SINODO DE LOS OBISPOS

Por una Iglesia sinodal:

comunion, participacion y mision

Documento final



Siglas

AA
AG
AL
CCE
CCEO
CD
CIC
CTI
CvV
DD
DN
DEC
DV
EC
EG
EN

FT
GS

LG
LS
MC
NMI
PE
SC
SRS
UR

UusS

CONCILIO VATICANO 1II, Decreto Apostolicam actuositatem (18 de
noviembre de 1965)

CONCILIO VATICANO II, Decreto Ad gentes (7 de diciembre de 1965)
FRANCISCO, Exhortacion apostélica. Amoris Laetitia (19 de marzo de 2016)
Catechismus Catholicae Ecclesiae

Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium (18 de octubre de 1990)
CONCILIO VATICANO 11, Decreto Christus Dominus (28 de octubre de 1965)
Codex Iuris Canonici (25 de enero de 1983)

COMISION TEOLOGICA INTERNACIONAL, La sinodalidad en la vida y en
la mision de la Iglesia (2 de marzo de 2018)

FRANCISCO, Exhortacion apostolica postsinodal Christus vivit (25 de marzo
de 2019)

FRANCISCO, Carta apostolica Desiderio desideravi (29 de junio de 2022)
FRANCISCO, Carta enciclica Dilexit nos (24 de octubre de 2024)

XVI ASAMBLEA GENERAL ORDINARIA DEL SINODO DE LOS
OBISPOS, Documento de trabajo para la etapa continental (27 de octubre de
2022)

CONCILIO VATICANO 11, Constitucion dogmatica Dei Verbum (18 de
noviembre de 1965)

FRANCISCO, Constitucion apostolica Episcopalis communio (15 de septiembre
de 2018)

FRANCISCO, Exhortacién apostolica Evangelii gaudium (24 de noviembre de
2013)

S. PABLO VI, Exhortacion apostdlica Evangelii nuntiandi (8 de diciembre de
1975)

FRANCISCO, Carta enciclica Fratelli tutti (3 de octubre de 2020)

CONCILIO VATICANO 11, Constitucion pastoral Gaudium et spes (7 de
diciembre de 1965)

CONCILIO VATICANO II, Constitucion dogmatica Lumen gentium (21 de
noviembre 1964)

FRANCISCO, Enciclica Laudato si (24 de mayo de 2015)

S. PABLO VI, Exhortacion Apostolica Marialis cultus (2 de febrero de 1974)
S. JUAN PABLO II, Exhortacion Apostolica Novo millennio ineuente (6 de
enero de 2001)

FRANCISCO, Constitucion apostolica Praedicate Evangelium (19 de marzo de
2022)

CONCILIO VATICANO 11, Constitucion Sacrosanctum Concilium (4 de
diciembre de 1963)

S. JUAN PABLO II, Carta enciclica Sollicitudo rei socialis (30 de diciembre de
1987)

CONCILIO VATICANO II, Decreto Unitatis redintegratio (21 de noviembre
de 1964)

S. JUAN PABLO II, Carta enciclica Ut unum sint (25 de mayo de 1995)



Nota de acompafnamiento
del Santo Padre Francisco

En los diversos momentos del camino del Sinodo que inicié en octubre de 2021, hemos
estado a la escucha de lo que el Espiritu Santo dice a las Iglesias en este tiempo.

El Documento final de la XVI Asamblea General Ordinaria del Sinodo de los Obispos
recoge los frutos de un camino marcado por la escucha del Pueblo de Dios y por el
discernimiento de los pastores. Dejandose iluminar por el Espiritu Santo, toda la Iglesia ha sido
llamada a leer su propia experiencia y a identificar los pasos a dar para vivir la comunion,
realizar la participaciéon y promover la misiéon que Jesucristo le confid. El proceso sinodal,
iniciado en las Iglesias locales, pasé después por las fases nacional y continental, hasta llegar a
la celebracion de la Asamblea del Sinodo de los Obispos en las dos sesiones de octubre de 2023
y octubre de 2024. Ahora el camino continta en las Iglesias locales y sus agrupaciones,
valorando y teniendo muy en cuenta el Documento final, que fue votado y aprobado por la
Asamblea en todas sus partes el 26 de octubre. Yo también lo aprobé y, firmandolo, encargué
su publicacion, uniéndome al «nosotros» de la Asamblea que, a través del Documento final, se
dirige al santo Pueblo fiel de Dios.

Reconociendo el valor del camino sinodal realizado, entrego ahora a toda la Iglesia las
indicaciones contenidas en el Documento final, como restitucion de lo que ha madurado en
estos anos, a través de la escucha y el discernimiento, y como orientacion autorizada para su
vida y mision.

El Documento final participa del Magisterio ordinario del Sucesor de Pedro (cf. EC 18 §
1; CCE 892) y pido que sea acogido como tal. Representa una forma de ejercicio de la
ensefianza auténtica del Obispo de Roma que presenta algunos rasgos novedosos pero que, en
realidad, corresponde a lo que tuve ocasion de precisar el 17 de octubre de 2015, cuando afirmé
que la sinodalidad es el marco interpretativo adecuado para comprender el ministerio
jerarquico.

Al aprobar el Documento el pasado 26 de octubre, dije que «no es estrictamente
normativo» y que «su aplicacion necesitara diversas mediaciones». Esto no significa que no
comprometa desde ahora a las Iglesias a adoptar decisiones coherentes con lo que en €l se
indica. Las Iglesias locales y las agrupaciones de Iglesias estdn llamadas ahora a implementar,
en los diversos contextos, las indicaciones autorizadas contenidas en el Documento, a través de
los procesos de discernimiento y de toma de decisiones previstos por el derecho y por el
Documento mismo. En el Saludo final afiadi también que «se necesita tiempo, a fin de llegar a
opciones que impliquen a toda la Iglesia»: esto vale en particular para los temas confiados a los
diez Grupos de Estudio, a los que podran afiadirse otros, en vista de las decisiones necesarias.
La conclusion de la XVI Asamblea General Ordinaria del Sinodo de los Obispos no pone fin al
proceso sinodal.

Retomo aqui con conviccion lo que indiqué al final del articulado camino sinodal que
llevo a la promulgacion de Amoris laetitia (19 de marzo de 2016): «no todas las discusiones
doctrinales, morales o pastorales deben ser resueltas con intervenciones magisteriales.
Naturalmente, en la Iglesia es necesaria una unidad de doctrina y de praxis, pero ello no impide
que subsistan diferentes maneras de interpretar algunos aspectos de la doctrina o algunas
consecuencias que se derivan de ella. Esto sucedera hasta que el Espiritu nos lleve a la verdad
completa (cf. Jn 16,13), es decir, cuando nos introduzca perfectamente en el misterio de Cristo

2



y podamos ver todo con su mirada. Ademas, en cada pais o region se pueden buscar soluciones
mas inculturadas, atentas a las tradiciones y a los desafios locales» (AL 3).

El Documento final contiene indicaciones que, a la luz de sus orientaciones
fundamentales, ya pueden ponerse en practica en las Iglesias locales y en las agrupaciones de
Iglesias, teniendo en cuenta los diversos contextos, lo que ya se ha hecho y lo que atin queda
por hacer para aprender y desarrollar cada vez mejor el estilo propio de la Iglesia sinodal
misionera.

En muchos casos se trata de ejecutar eficazmente lo que ya estd previsto en el derecho
vigente, tanto latino como oriental. En otros casos, se podrd proceder, a través de un
discernimiento sinodal y en el marco de las posibilidades indicadas por el Documento final, a
la activaciéon creativa de nuevas formas de ministerialidad y de acciébn misionera,
experimentando y sometiendo las experiencias a verificacion. En el informe previsto para la
visita ad limina, cada obispo se ocupara de comunicar qué opciones se han hecho en la Iglesia
local que le ha sido confiada en relacion con lo indicado en el Documento final, qué dificultades
se han encontrado, cuales han sido los frutos.

La tarea de acompaiiar la «fase de implementacién» del camino sinodal, a partir de las
orientaciones ofrecidas por el Documento final, se confia a la Secretaria General del Sinodo
junto con los dicasterios de la Curia Romana (cf. EC 19-21).

El camino sinodal de la Iglesia catdlica, animado también por el deseo de proseguir el
camino hacia la unidad plena y visible de los cristianos, «necesita que las palabras compartidas
vayan acompanadas por hechos» (Saludo final, 26 de octubre de 2024). Que el Espiritu Santo,
don del Resucitado, sostenga y guie a toda la Iglesia en este camino. Que El, que es armonia,
siga rejuveneciendo a la Iglesia con la fuerza del Evangelio, la renueve y la conduzca a la union
perfecta con su Esposo (cf. LG 4). Puesto que el Espiritu y la Esposa dicen al Senor Jesus:
«Veny (cf. Ap 22,17).

24 de noviembre de 2024

Solemnidad de Nuestro Sefior Jesucristo Rey del Universo

Francisco



Introduccion”

Y en esto entro Jesus, se puso en medio y les dijo. «Paz a vosotrosy. Y, diciendo esto,
les enserio las manos y el costado. Y los discipulos se llenaron de alegria al ver al
Serior (Jn 20,19-20).

1. Cada nuevo paso en la vida de la Iglesia es un regreso a la fuente, una experiencia
renovada del encuentro con el Resucitado que los discipulos experimentaron en el Cenaculo la
tarde de Pascua. Como ellos, también nosotros, participantes en esta Asamblea sinodal, nos
hemos sentido abrazados por su misericordia y conmovidos por su belleza. Viviendo la
conversacion en el Espiritu, escuchdndonos unos a otros, hemos percibido su presencia en
medio de nosotros: la presencia de Aquel que, donando el Espiritu Santo, sigue suscitando en
su Pueblo una unidad que es armonia de las diferencias.

2. Contemplando al Resucitado, recordamos que “fuimos bautizados en su muerte” (Rm
6,3). Hemos visto las marcas de sus heridas, transfiguradas por la vida nueva, pero grabadas
para siempre en su humanidad. Esas heridas siguen sangrando en el cuerpo de tantos hermanos
y hermanas, también a causa de nuestras culpas. Fijar la mirada en el Sefior no nos aparta de
los dramas de la historia, sino que abre nuestros ojos para reconocer el sufrimiento que nos
rodea y nos penetra: los rostros de los nifios aterrorizados por la guerra, el llanto de las madres,
los suefios rotos de tantos jovenes, los refugiados que afrontan viajes terribles, las victimas del
cambio climatico y de las injusticias sociales. Sus sufrimientos resonaron entre nosotros no solo
a través de los medios de comunicacidn, sino también en las voces de muchos que estuvieron
personalmente implicados con sus familias y pueblos en estos tragicos acontecimientos. En los
dias en que hemos estado reunidos en esta Asamblea, muchas, demasiadas guerras han seguido
causando muerte y destruccion, deseo de venganza y pérdida de conciencia. Nos unimos a los
reiterados llamamientos del Papa Francisco en favor de la paz, condenando la logica de la
violencia, el odio y la venganza, y comprometiéndonos a promover la del dialogo, la fraternidad
y la reconciliacion. Una paz auténtica y duradera es posible y juntos podemos construirla. “El
g0zo y la esperanza, la tristeza y la angustia de los hombres de nuestro tiempo, sobre todo de
los pobres y de todos los afligidos” (GS 1) son, también gozo y tristeza de todos nosotros,
discipulos de Cristo.

3. Desde que el Santo Padre inaugur6 este Sinodo en 2021, nos hemos embarcado en un
viaje cuya riqueza y fecundidad vamos descubriendo cada vez mas. Hemos estado a la escucha,
atentos a captar en las multiples voces lo que “el Espiritu dice a las Iglesias” (Ap 2,7). El camino
comenzo con la amplia consulta al Pueblo de Dios en nuestras didcesis y eparquias. Continu6
con etapas nacionales y continentales, en la circularidad de un didlogo constantemente
relanzado por la Secretaria General del Sinodo a través de documentos de sintesis y de trabajo.
La celebracion de la XVI Asamblea General Ordinaria del Sinodo de los Obispos en sus dos
sesiones nos permite ahora entregar al Santo Padre y a todas las Iglesias el testimonio de lo

* El Documento final de la XVI Asamblea General Ordinaria del Sinodo de los Obispos fue aprobado durante la
17 Congregacion General, el 26 de octubre de 2024, con el voto favorable de mas de dos tercios de los miembros
de la Asamblea presentes en la votacion. Los resultados de la votacion estan disponibles en www.vatican.va. La
version oficial del texto estd en italiano. En la preparacion de su publicacion, se han introducido cambios de
redaccion para garantizar la correccion y la fluidez lingiiistica, asi como la exactitud de las citas.

4


http://www.vatican.va/

vivido y el fruto de nuestro discernimiento, para un renovado impulso misionero. El camino ha
estado marcado en cada etapa por la sabiduria del “sentido de la fe” del Pueblo de Dios. Paso a
paso, hemos comprendido que en el corazén del Sinodo 2021-2024. Por una Iglesia sinodal:
comunion, participacion, mision, hay una llamada a la alegria y a la renovacion de la Iglesia en
el seguimiento del Sefor, en el compromiso al servicio de su mision, en la busqueda de los
modos para serle fiel.

4. Esta llamada se funda en la identidad bautismal comun, se enraiza en la diversidad de
contextos en los que la Iglesia estd presente y encuentra su unidad en el tnico Padre, el tinico
Sefior y el unico Espiritu. Interpela a todos los bautizados, sin excepcion: “Todo el Pueblo de
Dios es sujeto del anuncio del Evangelio. En ¢l, todo bautizado es convocado para ser
protagonista de la mision, porque todos somos discipulos misioneros” (CTL, n. 53). El camino
sinodal nos orienta asi hacia una unidad plena y visible de los cristianos, como han atestiguado
con su presencia los delegados de las otras tradiciones cristianas. La unidad fermenta
silenciosamente en el seno de la Santa Iglesia de Dios: es una profecia de unidad para el mundo
entero.

5. Todo el camino sinodal, enraizado en la Tradicion de la Iglesia, se ha desarrollado a la
luz del magisterio conciliar. El Concilio Vaticano II ha sido, de hecho, como una semilla
sembrada en el campo del mundo y de la Iglesia. La vida cotidiana de los creyentes, la
experiencia de las Iglesias en todos los pueblos y culturas, los numerosos testimonios de
santidad, la reflexion de los tedlogos fueron el terreno en el que germind y crecio. El Sinodo
2021-2024 sigue aprovechando la energia de esa semilla y desarrollando su potencial. En
efecto, el camino sinodal esta poniendo en practica lo que el Concilio ensefid sobre la Iglesia
como Misterio y Pueblo de Dios, llamada a la santidad a través de una conversion continua que
nace de la escucha del Evangelio. En este sentido, constituye un verdadero acto de una ulterior
recepcion del Concilio, prolongando su inspiracion y relanzando su fuerza profética para el
mundo de hoy.

6. No ocultamos que hemos experimentado en nosotros mismos el cansancio, la
resistencia al cambio y la tentacion de hacer que nuestras ideas prevalezcan sobre la escucha de
la Palabra de Dios y la practica del discernimiento. Sin embargo, la misericordia de Dios, Padre
lleno de ternura, nos permite cada vez purificar nuestros corazones y continuar nuestro camino.
Lo reconocimos al comenzar la Segunda Sesion con una vigilia penitencial, en la que pedimos
perddn por nuestros pecados, nos avergonzamos y elevamos nuestra intercesion por las victimas
de los males del mundo. Llamamos a nuestros pecados por su nombre: contra la paz, contra la
creacion, los pueblos indigenas, los migrantes, los menores, las mujeres, los pobres, la escucha,
y la comunién. Esto nos hizo darnos cuenta de que la sinodalidad exige arrepentimiento y
conversion. En la celebracion del sacramento de la misericordia de Dios nos sentimos amados
incondicionalmente: la dureza de los corazones ha sido superada y nos abre a la comunion. Por
eso queremos ser una Iglesia misericordiosa, capaz de compartir con todos el perdén y la
reconciliacion que vienen de Dios: pura gracia de la que no somos duefios, sino solo testigos.

7. Del camino sinodal iniciado en 2021, ya hemos podido constatar los primeros frutos.
Los mas sencillos, pero més preciosos estan fermentando en la vida de las familias, parroquias,
asociaciones y movimientos, pequeflas comunidades cristianas, escuelas y comunidades
religiosas donde crece la practica de la conversaciéon en el Espiritu, el discernimiento



comunitario, el compartir los dones vocacionales y la corresponsabilidad en la mision. El
encuentro de los “Parrocos para el Sinodo” (Sacrofano [Roma], 28 de abril - 2 de mayo de
2024) ha permitido apreciar estas ricas experiencias y relanzar su camino. Estamos agradecidos
y contentos por la voz de tantas comunidades y fieles que viven la Iglesia como lugar de
acogida, esperanza y alegria.

8. La Primera Sesion de la Asamblea ha dado otros frutos. El Informe de Sintesis 1lamo
la atencion sobre una serie de temas de gran relevancia para la vida de la Iglesia, que el Santo
Padre, al término de una consulta internacional, confio a Grupos de Estudio formados por
pastores y expertos de todos los continentes, llamados a trabajar con un método sinodal. Los
ambitos de la vida y mision de la Iglesia que ya han comenzado a profundizar son los siguientes:

1. Algunos aspectos de las relaciones entre las Iglesias catolicas orientales y la
Iglesia latina.

2. Escuchar el clamor de los pobres y de la tierra.

La mision en el ambiente digital.

4. Larevision de la Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis en perspectiva
sinodal misionera.

5.  Algunas cuestiones teoldgicas y canonicas en torno a formas ministeriales
especificas.

6. Larevision, en una perspectiva sinodal y misionera, de los documentos que rigen
las relaciones entre obispos, religiosos y agregaciones eclesiales (asociaciones,
movimientos y nuevas comunidades).

7. Algunos aspectos de la figura y del ministerio del obispo (en particular: criterios

de seleccion de los candidatos al episcopado, funcidon judicial del obispo,

naturaleza y desarrollo de las visitas ad limina apostolorum) en perspectiva
sinodal misionera.

El papel de los representantes pontificios en perspectiva sinodal misionera.

9.  Criterios teologicos y metodologias sinodales para un discernimiento comun de
cuestiones doctrinales, pastorales y éticas controvertidas.

10. La recepcion de los frutos del camino ecuménico en el Pueblo de Dios.

(O8]

*

A estos Grupos se afiaden la Comision Canonica al servicio de las necesarias innovaciones en
la normativa eclesiastica, activada de acuerdo con el Dicasterio para los Textos Legislativos, y
el discernimiento, confiado al Simposio de las Conferencias Episcopales de Africa y
Madagascar, sobre el acompafiamiento pastoral de las personas en matrimonios poligamos. Los
trabajos de estos Grupos y Comisiones iniciaron la fase de implementacion, enriquecieron los
trabajos de la Segunda Sesion y ayudaran al Santo Padre en sus opciones pastorales y de
gobierno.

9. El proceso sinodal no concluye con el final de la actual Asamblea del Sinodo de los
Obispos, sino que incluye la fase de implementacion. Como miembros de la Asamblea,
sentimos que es nuestra tarea comprometernos en su animacién como misioneros de la
sinodalidad dentro de las comunidades de las que procedemos. Pedimos a todas las Iglesias
locales que continien su camino cotidiano con una metodologia sinodal de consulta y
discernimiento, identificando caminos concretos e itinerarios formativos para realizar una
conversion sinodal tangible en las diversas realidades eclesiales (parroquias, institutos de vida
consagrada y sociedades de vida apostolica, asociaciones de fieles, didcesis, Conferencias
Episcopales, agrupaciones de Iglesias, etc.). También deberia preverse una evaluacion de los

6



progresos realizados en materia de sinodalidad y de participacion de todos los bautizados en la
vida de la Iglesia. Sugerimos que las Conferencias Episcopales y los Sinodos de Iglesias sui
iuris dediquen personas y recursos para acompafiar el camino de crecimiento como Iglesia
sinodal en mision y para mantenerse en contacto con la Secretaria General del Sinodo (cf. EC
19 § 1y 2). Pedimos que no deje de vigilarse la calidad sinodal del método de trabajo de los
Grupos de Estudio.

10. Este Documento final, ofrecido al Santo Padre y a las Iglesias como fruto de la XVI
Asamblea General del Sinodo de los Obispos, valora todos los pasos realizados. Recoge algunas
convergencias importantes surgidas en la Primera Sesion, las aportaciones provenientes de las
Iglesias en los meses transcurridos entre la Primera y la Segunda Sesion, y lo que ha madurado
durante la Segunda Sesion, sobre todo a través de la conversacion en el Espiritu.

11. El Documento final expresa la conciencia de que la llamada a la mision es
simultdneamente la llamada a la conversion de cada Iglesia local y de la Iglesia toda, en la
perspectiva indicada en la exhortacion apostodlica Evangelii gaudium (cf. EG 30). El texto
consta de cinco partes. La primera, intitulada E/ corazon de la sinodalidad, esboza los
fundamentos teologicos y espirituales que iluminan y alimentan lo que viene a continuacion.
Reafirma la comprension compartida de la sinodalidad que surgié en la Primera Sesion y
desarrolla sus perspectivas espirituales y proféticas. La conversion de los sentimientos, las
imagenes y los pensamientos que habitan nuestros corazones avanza junto con la conversion de
la accidn pastoral y misionera. La segunda parte, con el titulo, En la barca, juntos, esta dedicada
a la conversion de las relaciones que construyen la comunidad cristiana y configuran la mision
en el entrelazamiento de vocaciones, carismas y ministerios. La tercera, “Echar la red”,
identifica tres practicas intimamente relacionadas: el discernimiento eclesial, los procesos
decisionales, y una cultura de la transparencia, la rendicion de cuentasy la evaluacion. También
con respecto a éstas se nos pide que iniciemos caminos de “transformaciéon misionera”, para lo
cual urge una renovacion de los 6rganos de participacion. La cuarta parte, bajo el titulo Una
pesca abundante, delinea cdmo sea posible cultivar de forma nueva el intercambio de dones y
el tejido de los vinculos que nos unen en la Iglesia, en un momento en que la experiencia de
estar arraigado en un lugar esta cambiando profundamente. Sigue una quinta parte, “También
yo os envio”, que nos permite contemplar un paso indispensable que hay que dar: cuidar la
formacion de todos, en el Pueblo de Dios, en la sinodalidad misionera.

12. La elaboracion del Documento final se ha guiado por los relatos evangélicos de la
Resurreccion. La carrera hacia el sepulcro en la madrugada de Pascua, la aparicion del
Resucitado en el Cenaculo y en la orilla del lago inspiraron nuestro discernimiento y
alimentaron nuestro didlogo. Hemos invocado el don pascual del Espiritu Santo, pidiéndole que
nos ensefie lo que debemos hacer y nos muestre juntos el camino a seguir. Con este documento,
la Asamblea reconoce y testimonia que la sinodalidad, dimension constitutiva de la Iglesia, ya
forma parte de la experiencia de muchas de nuestras comunidades. Al mismo tiempo, sugiere
caminos a seguir, practicas a implementar, horizontes a explorar. El Santo Padre, que ha
convocado a la Iglesia en Sinodo, indicara a las Iglesias, confiadas al cuidado pastoral de los
obispos, como proseguir nuestro camino sostenidos por la esperanza “que no defrauda” (Rm
5,9).



Parte I - El corazon de la sinodalidad

Llamados por el Espiritu Santo a la conversioén

El primer dia de la semana, Maria la Magdalena fue al sepulcro al amanecer, cuando aun
estaba oscuro, y vio la losa quitada del sepulcro. Echo a correr y fue donde estaban Simon
Pedro y el otro discipulo, a quien Jesus amaba (Jn 20,1-2)

13. En la mafiana de Pascua encontramos a tres discipulos: Maria Magdalena, Simé6n
Pedro y el Discipulo a quien Jesus amaba. Cada uno de ellos busca al Sefior a su manera; cada
uno tiene su propio papel en el amanecer de la esperanza. Maria Magdalena estd impulsada por
un amor que la lleva primero al sepulcro. Advertidos por ella, Pedro y el Discipulo Amado se
dirigen hacia el sepulcro; el Discipulo Amado corre con la fuerza de la juventud, busca con la
mirada del que intuye primero, pero sabe ceder el paso al mayor que ha recibido el encargo de
guiar; Pedro, agobiado por haber negado al Sefior, espera la cita con la misericordia de la que
serd ministro en la Iglesia. Maria permanece en el huerto, oye que la llaman por su nombre,
reconoce al Sefior que la envia a anunciar su resurreccion a la comunidad de los discipulos. Por
eso la Iglesia la reconoce como Apdstol de los Apdstoles. Su mutua dependencia encarna el
corazon de la sinodalidad.

14. La Iglesia existe para testimoniar al mundo el acontecimiento decisivo de la historia:
la resurreccion de Jesus. El Resucitado trae la paz al mundo y nos da el don de su Espiritu.
Cristo vivo es la fuente de la verdadera libertad, el fundamento de la esperanza que no defrauda,
la revelacion del verdadero rostro de Dios y del destino tltimo del hombre. Los Evangelios nos
dicen que, para entrar en la fe pascual y ser testigos de ella, es necesario reconocer el propio
vacio interior, las tinieblas del miedo, de la duda y del pecado. Pero quienes, en la oscuridad,
tienen el valor de salir y ponerse a buscar, descubren realmente que son buscados, llamados por
su nombre, perdonados y enviados junto a sus hermanos y hermanas.

La Iglesia Pueblo de Dios, sacramento de unidad

15. Del Bautismo en el nombre del Padre y del Hijo y del Espiritu Santo brota la identidad
del Pueblo de Dios. Se realiza como llamada a la santidad y envio en mision para invitar a todos
los pueblos a acoger el don de la salvacion (cf. Mt 28,18-19). Es, pues, del Bautismo, en el que
Cristo nos reviste de Si mismo (cf. Ga 3,27) y nos hace renacer por el Espiritu (cf. Jn 3,5-6)
como hijos de Dios, de donde nace la Iglesia sinodal misionera. Toda la vida cristiana tiene su
fuente y su horizonte en el misterio de la Trinidad, que suscita en nosotros el dinamismo de la
fe, de la esperanza y de la caridad.

16. “Quiso Dios santificar y salvar a los hombres no individualmente, como excluyendo
su mutua conexion, sino hacer de ellos un pueblo para que le conociera de verdad y le sirviera
con una vida santa” (LG 9). El Pueblo de Dios, en camino hacia el Reino, se alimenta
continuamente de la Eucaristia, fuente de comunion y de unidad: “Porque el pan es uno,
nosotros, siendo muchos, formamos un solo cuerpo, pues todos comemos del mismo pan” (1
Cor 10,17). La Iglesia, alimentada por el sacramento del Cuerpo y la Sangre del Sefor, se
constituye como su Cuerpo (cf. LG 7): “Vosotros sois el cuerpo de Cristo, y cada uno es un
miembro” (1 Cor 12,27). Vivificada por la gracia, ella es el Templo del Espiritu Santo (cf. LG



17): es El, en efecto, quien la anima y construye, haciendo de todos nosotros las piedras vivas
de un edificio espiritual (cf. 1 Pe 2,5; LG 6).

17. El proceso sinodal nos ha hecho experimentar el “sabor espiritual” (EG 268) de ser
Pueblo de Dios, reunido de todas las tribus, lenguas, pueblos y naciones, viviendo en contextos
y culturas diferentes. Ese Pueblo, no es nunca la mera suma de los bautizados, sino el sujeto
comunitario e historico de la sinodalidad y de la mision, todavia peregrino en el tiempo y ya en
comunion con la Iglesia del cielo. En los diversos contextos en los que estan arraigadas cada
una de las Iglesias, el Pueblo de Dios anuncia y testimonia la Buena Nueva de la salvacion;
viviendo en el mundo y para el mundo, camina junto a todos los pueblos de la tierra, dialoga
con sus religiones y culturas, reconociendo en ellas las semillas de la Palabra, avanzando hacia
el Reino. Incorporados a este Pueblo por la fe y el Bautismo, somos sostenidos y acompanados
por la Virgen Maria, “signo de esperanza segura y de consuelo” (LG 68), por los apostoles, por
quienes han dado testimonio de su fe hasta dar la vida, por los santos de todo tiempo y lugar.

18. En el Pueblo santo de Dios, que es la Iglesia, la comunion de los fieles (communio
fidelium) es al mismo tiempo comunién de las Iglesias (communio Ecclesiarum), que se
manifiesta en la comunion de los obispos (communio episcoporum), en razon del antiquisimo
principio de que “el obispo esta en la Iglesia y la Iglesia en el obispo” (S. Cipriano, Epistola
66, 8). Al servicio de esta comunion multiforme, el Sefior puso al apdstol Pedro (cf. Mt 16,18)
y a sus sucesores. En virtud del ministerio petrino, el Obispo de Roma es “principio y
fundamento perpetuo y visible” (LG 23) de la unidad de la Iglesia.

19. “El corazon de Dios tiene un sitio preferencial para los pobres” (EG 197), los
marginados y excluidos, y por tanto también en el de la Iglesia. En ellos la comunidad cristiana
encuentra el rostro y la carne de Cristo, que, de rico que era, se hizo pobre por nosotros, para
que nosotros nos enriqueciéramos con su pobreza (cf. 2 Co 8,9). La opcion preferencial por los
pobres estd implicita en la fe cristologica. Los pobres tienen un conocimiento directo de Cristo
sufriente (cf. EG 198) que los convierte en heraldos de una salvacion recibida como don y en
testigos de la alegria del Evangelio. La Iglesia est4 llamada a ser pobre con los pobres, que a
menudo son la mayoria de los fieles, y a escucharlos y considerarlos sujetos de evangelizacion,
aprendiendo juntos a reconocer los carismas que reciben del Espiritu.

20. “Cristo es la luz de los pueblos” (LG 1) y esta luz brilla en el rostro de la Iglesia,
aunque esté marcada por la fragilidad de la condicion humana y la opacidad del pecado. Ella
recibe de Cristo el don y la responsabilidad de ser fermento eficaz de los vinculos, las relaciones
y la fraternidad de la familia humana (cf. AG 2-4), testimoniando en el mundo el sentido y la
meta de su camino (cf. GS 3 y 42). Asume hoy esta responsabilidad en un tiempo dominado
por la crisis de la participacion —es decir, de sentirse parte y actores de un destino comin—y
por una concepcion individualista de la felicidad y de la salvacion. Su vocacion y su servicio
profético (LG 12) consisten en dar testimonio del proyecto de Dios de unir a si a toda la
humanidad en libertad y comunion. La Iglesia, que es “el Reino de Cristo presente actualmente
en misterio” (LG 3) y “de este Reino constituye en la tierra la semilla y el principio” (LG 5),
camina, por tanto, junto con toda la humanidad, comprometiéndose con todas sus fuerzas por
la dignidad humana, el bien comun, la justicia y la paz, y “anhela el Reino perfecto” (LG 5),
cuando Dios sera “todo en todos” (1 Cor 15,28).



Las raices sacramentales del Pueblo de Dios

21. El camino sinodal de la Iglesia nos ha llevado a redescubrir que la variedad de
vocaciones, carismas y ministerios tiene una raiz: “todos hemos sido bautizados en un mismo
Espiritu, para formar un solo cuerpo” (1 Cor 12,13). El bautismo es el fundamento de la vida
cristiana, porque introduce a todos en el don mas grande: ser hijos de Dios, es decir, participes
de la relacion de Jests con el Padre en el Espiritu. No hay nada més alto que esta dignidad,
concedida por igual a toda persona, que nos hace revestirnos de Cristo e injertarnos en El como
los sarmientos en la vid. En el nombre de “cristiano”, que tenemos el honor de llevar, esta
contenida la gracia que fundamenta nuestra vida y nos hace caminar juntos como hermanos y
hermanas.

22. En virtud del Bautismo “el Pueblo santo de Dios participa del caracter profético de
Cristo, dando testimonio vivo de El sobre todo con una vida de fe y amor” (LG 12). Gracias a
la uncion del Espiritu Santo recibida en el Bautismo (cf. 1 Jn 2,20.27), todos los creyentes
poseen un instinto para la verdad del Evangelio, llamado sensus fidei. Consiste en una cierta
connaturalidad con las realidades divinas, basada en el hecho de que en el Espiritu Santo los
bautizados “son hechos participes de la naturaleza divina” (DV 2). De esta participacion deriva
la aptitud para captar intuitivamente lo que es conforme a la verdad de la Revelacion en la
comunion de la Iglesia. Por eso, la Iglesia estd segura de que el santo Pueblo de Dios no puede
equivocarse al creer cuando la totalidad de los bautizados expresa su consenso universal en
materia de fe y de moral (cf. LG 12). El ejercicio del sensus fidei no debe confundirse con la
opinidn publica. Esta siempre unido al discernimiento de los pastores en los distintos niveles
de la vida eclesial, como muestra la articulacion de las fases del proceso sinodal. Pretende
alcanzar ese consenso de los fieles (consensus fidelium) que constituye “un criterio seguro para
determinar si una doctrina o practica particular pertenece a la fe apostdlica” (Comision
Teoldgica Internacional, El sensus fidei en la vida de la Iglesia, 2014, n. 3).

23. Por el Bautismo todos los cristianos participan del sensus fidei. Por tanto, ademas de
ser el principio de la sinodalidad, es también el fundamento del ecumenismo. “El camino de la
sinodalidad, que la Iglesia catolica esta siguiendo, es y debe ser ecuménico, asi como el camino
ecuménico es sinodal” (Papa Francisco, Discurso a Su Santidad Mar Awa II1, 19 de noviembre
de 2022). El ecumenismo es ante todo una cuestion de renovacion espiritual. Exige procesos de
arrepentimiento y de sanacion de la memoria, de las heridas del pasado, hasta la valentia de la
correccion fraterna en un espiritu de caridad evangélica. En la Asamblea resonaron testimonios
esclarecedores de cristianos de distintas tradiciones eclesiales que comparten la amistad, la
oracion, la vida y el compromiso al servicio de los pobres, y el cuidado de la casa comtn. En
no pocas regiones del mundo existe, sobre todo, el ecumenismo de la sangre: cristianos de
distintas tradiciones que juntos dan su vida por la fe en Jesucristo. El testimonio de su martirio
es mas elocuente que cualquier palabra: la unidad viene de la Cruz del Sefor.

24. No es posible comprender plenamente el Bautismo sino dentro de la Iniciacion
cristiana, es decir, el itinerario a través del cual el Sefor, por el ministerio de la Iglesia y el don
del Espiritu, nos introduce en la fe pascual y en la comunidn trinitaria y eclesial. Este itinerario
conoce una importante variedad de formas, segin la edad en la que se emprende, los diferentes
acentos propios de las tradiciones orientales y occidentales, y las especificidades de cada Iglesia
local. La iniciacidon nos pone en contacto con una gran variedad de vocaciones y ministerios

10



eclesiales. En ellos se expresa el rostro misericordioso de una Iglesia que ensefia a sus hijos a
caminar, caminando con ellos. Los escucha y, al mismo tiempo que responde a sus dudas e
interrogantes, se enriquece con la novedad que cada uno aporta, con su historia y su cultura. En
la practica de esta accion pastoral, la comunidad cristiana experimenta, a menudo sin ser
plenamente consciente de ello, la primera forma de sinodalidad.

25. Dentro del itinerario de la iniciacion cristiana, el sacramento de la Confirmacion
enriquece la vida de los creyentes con una particular efusion del Espiritu con miras al
testimonio. El Espiritu que llend a Jesus (cf. Lc 4,1), que lo ungié y lo envidé a anunciar el
Evangelio (cf. Lc 4,18), es el mismo Espiritu que se derrama sobre los creyentes como sello de
pertenencia a Dios y como uncion que santifica. Por eso la Confirmacion, que hace presente la
gracia de Pentecostés en la vida del bautizado y de la comunidad, es un don de gran valor para
renovar el prodigio de una Iglesia movida por el fuego de la mision, que tiene el valor de salir
a los caminos del mundo y la capacidad de hacerse comprender por todos los pueblos y culturas.
Todos los creyentes estan llamados a contribuir a este impulso, acogiendo los carismas que el
Espiritu distribuye abundantemente a cada uno y comprometiéndose a ponerlos al servicio del
Reino con humildad e ingenio creativo.

26. La celebracion de la Eucaristia, especialmente el domingo, es la primera y
fundamental forma en la que el Pueblo santo de Dios se encuentra y retine. Por medio de la
celebracion eucaristica, “se significa y se realiza la unidad de la Iglesia” (UR 2). En la
“participacion plena, consciente y activa” (SC 14) de todos los fieles, en la presencia de los
diversos ministerios y en la presidencia del obispo o presbitero, se hace visible la comunidad
cristiana, en la que se realiza una corresponsabilidad diferenciada de todos para la mision. Por
eso la Iglesia, Cuerpo de Cristo, aprende de la Eucaristia a articular unidad y pluralidad: unidad
de la Iglesia y multiplicidad de asambleas eucaristicas; unidad del misterio sacramental y
variedad de tradiciones litirgicas; unidad de la celebracion y diversidad de vocaciones,
carismas y ministerios. Nada muestra mejor que la Eucaristia que la armonia creada por el
Espiritu no es uniformidad y que todo don eclesial esta destinado a la edificacion comun. Cada
celebracion de la Eucaristia es también expresion del deseo y de la llamada a la unidad de todos
los bautizados, que todavia no es plena y visible. Donde no es posible la celebracion dominical
de la Eucaristia, la comunidad, deseandola, se retine en torno a la celebracion de la Palabra,
donde Cristo sigue estando presente.

27. Existe un estrecho vinculo entre synaxis y synodos, entre la asamblea eucaristica y la
asamblea sinodal. Aunque bajo formas diferentes, en ambas se realiza la promesa de Jests de
estar presente alli donde dos o tres se retnen en su nombre (cf. Mt 18,20). Las asambleas
sinodales son acontecimientos que celebran la unién de Cristo con su Iglesia por la accion del
Espiritu. Es El quien asegura la unidad del cuerpo eclesial de Cristo en la asamblea eucaristica
como en la asamblea sinodal. La liturgia es una escucha de la Palabra de Dios y una respuesta
a su iniciativa de alianza. La asamblea sinodal es también una escucha de la misma Palabra,
que resuena tanto en los signos de los tiempos como en el corazén de los fieles, y una respuesta
de la asamblea que discierne la voluntad de Dios para ponerla en practica. Profundizar el
vinculo entre liturgia y sinodalidad ayudard a todas las comunidades cristianas, en la
pluriformidad de sus culturas y tradiciones, a adoptar estilos celebrativos que manifiesten el
rostro de una Iglesia sinodal. Con este fin, solicitamos la creacion de un Grupo de Estudio
especifico, al que confiamos la reflexion sobre coémo hacer que las celebraciones litirgicas sean

11



mas expresivas de la sinodalidad; también podria ocuparse de la predicacion dentro de las
celebraciones liturgicas y del desarrollo de una catequesis sobre la sinodalidad en clave
mistagogica.

Significado y dimensiones de la sinodalidad

28. Los términos “sinodalidad” y “sinodal” derivan de la antigua y constante practica
eclesial de reunirse en sinodo. En las tradiciones de las Iglesias orientales y occidentales, la
palabra “sinodo” se refiere a instituciones y acontecimientos que han adoptado diferentes
formas a lo largo del tiempo, implicando una pluralidad de sujetos. En su variedad, todas estas
formas estan unidas por el hecho de reunirse para dialogar, discernir y decidir. Gracias a la
experiencia de los ultimos afios, el significado de estos términos se ha comprendido mejor y se
ha vivido aun maés. Se han asociado cada vez mas al deseo de una Iglesia més cercana a las
personas y mas relacional, que sea hogar y familia de Dios. A lo largo del proceso sinodal, ha
madurado una convergencia sobre el significado de la sinodalidad que subyace en este
Documento: la sinodalidad es el caminar juntos de los cristianos con Cristo y hacia el Reino de
Dios, en unién con toda la humanidad; orientada a la mision, implica reunirse en asamblea en
los diferentes niveles de la vida eclesial, la escucha reciproca, el didlogo, el discernimiento
comunitario, llegar a un consenso como expresion de la presencia de Cristo en el Espiritu, y la
toma de decisiones en una corresponsabilidad diferenciada. En esta linea entendemos mejor lo
que significa que la sinodalidad sea una dimension constitutiva de la Iglesia (CTI, n. 1). En
términos simples y sintéticos, podemos decir que la sinodalidad es un camino de renovacion
espiritual y de reforma estructural para hacer a la Iglesia mas participativa y misionera, es decir,
para hacerla mas capaz de caminar con cada hombre y mujer irradiando la luz de Cristo.

29. En la Virgen Maria, Madre de Cristo, de la Iglesia y de la humanidad, vemos
resplandecer a plena luz los rasgos de una Iglesia sinodal, misionera y misericordiosa. Ella es,
en efecto, la figura de la Iglesia que escucha, ora, medita, dialoga, acompaiia, discierne, decide
y actia. De ella aprendemos el arte de la escucha, la atencion a la voluntad de Dios, la
obediencia a su Palabra, la capacidad de captar las necesidades de los pobres, la valentia de
ponerse en camino, el amor que ayuda, el canto de alabanza y la exultacion en el Espiritu. Por
eso, como afirmaba san Pablo VI, “la accion de la Iglesia en el mundo es como una prolongacion
de la solicitud de Maria” (MC 28).

30. Mas detalladamente, la sinodalidad designa tres aspectos distintos de la vida de la
Iglesia:

a)  en primer lugar, se refiere al “estilo peculiar que califica la vida y la mision de la Iglesia
expresando su naturaleza como el caminar juntos y el reunirse en asamblea del Pueblo de
Dios convocado por el Sefior Jesus en la fuerza del Espiritu Santo para anunciar el
Evangelio. Debe expresarse en el modo ordinario de vivir y obrar de la Iglesia.
Este modus vivendi et operandi se realiza mediante la escucha comunitaria de la Palabra
y la celebracién de la Eucaristia, la fraternidad de la comunion y la corresponsabilidad y
participacion de todo el Pueblo de Dios, en sus diferentes niveles y en la distincion de los
diversos ministerios y roles, en su vida y en su misiéon” (CTIL, n. 70a).

b) en segundo lugar, “la sinodalidad designa entonces, en un sentido mas especifico y
determinado desde el punto de vista teoldgico y canodnico, aquellas estructuras y procesos

12



eclesiales en los que la naturaleza sinodal de la Iglesia se expresa a nivel institucional, de
modo andlogo, en los diversos niveles de su realizacion: local, regional, universal. Tales
estructuras y procesos estan al servicio del discernimiento autorizado de la Iglesia,
llamada a identificar la direccion a seguir en la escucha del Espiritu Santo” (CTI, n. 70b);

c) en tercer lugar, la sinodalidad designa “la realizacién puntual de aquellos eventos
sinodales en los que la Iglesia es convocada por la autoridad competente y segin
procedimientos especificos determinados por la disciplina eclesidstica, implicando de
diferentes modos, a nivel local, regional y universal todo el Pueblo de Dios bajo la
presidencia de los obispos en comunion colegial y jerarquica con el Obispo de Roma,
para el discernimiento de su camino y de las cuestiones particulares, y para la toma de
decisiones y orientaciones en orden al cumplimiento de su mision evangelizadora” (CTI,
n. 70c¢).

31. En el contexto de la eclesiologia conciliar del Pueblo de Dios, el concepto de
comunion expresa la sustancia profunda del misterio y de la misién de la Iglesia, que tiene en
la celebracion de la Eucaristia su fuente y su culmen, es decir, la union con Dios Trinidad y la
unidad entre las personas humanas que se realiza en Cristo por medio del Espiritu Santo. En
este contexto, la sinodalidad “indica la especifica forma de vivir y obrar (modus vivendi et
operandi) de la Iglesia Pueblo de Dios que manifiesta y realiza en concreto su ser comunion en
el caminar juntos, en el reunirse en asamblea y en el participar activamente de todos sus
miembros en su mision evangelizadora” (CTL, n. 6).

32. La sinodalidad no es un fin en si misma, sino que apunta a la mision que Cristo ha
confiado a la Iglesia en el Espiritu. Evangelizar es “la mision esencial de la Iglesia [...] es la
gracia y la vocacion propia de la Iglesia, su identidad profunda” (EN 14). Estando cerca de
todos, sin diferencia de personas, predicando y ensefiando, bautizando, celebrando la Eucaristia
y el sacramento de la Reconciliacion, todas las Iglesias locales y la Iglesia entera responden
concretamente al mandato del Sefior de anunciar el Evangelio a todas las naciones (cf. Mt
28,19-20; Mc 16,15-16). Valorando todos los carismas y ministerios, la sinodalidad permite al
Pueblo de Dios anunciar y testimoniar auténtica y eficazmente el Evangelio a las mujeres y a
los hombres de todo lugar y tiempo, haciéndose “sacramento visible” (LG 9) de la fraternidad
y unidad en Cristo querida por Dios. Sinodalidad y mision estan intimamente ligadas: la mision
ilumina la sinodalidad y la sinodalidad impulsa a la mision.

33. La autoridad de los pastores “es un don especifico del Espiritu de Cristo Cabeza para
la edificacion de todo el Cuerpo” (CTI, n. 67). Este don esta vinculado al sacramento del Orden,
que configura a quienes lo reciben con Cristo Cabeza, Pastor y Siervo, y los pone al servicio
del Pueblo santo de Dios para salvaguardar la apostolicidad del anuncio y promover la
comunién eclesial a todos los niveles. La sinodalidad ofrece “el marco interpretativo mas
adecuado para comprender el propio ministerio jerarquico” (Francisco, Discurso en
conmemoracion del 50 aniversario de la institucion del Sinodo de los Obispos, 17 de octubre
de 2015) y situa en la justa perspectiva el mandato que Cristo confia, en el Espiritu Santo, a los
pastores. Por ello, invita a toda la Iglesia, incluidos los que ejercen la autoridad, a la conversion
y a la reforma.

13



Unidad como armonia

34. “La criatura humana, en cuanto de naturaleza espiritual, se realiza en las relaciones
interpersonales. Cuanto mas las vive de manera auténtica, tanto mas madura también en la
propia identidad personal. El hombre se valoriza no aisldéndose sino poniéndose en relacion con
los otros y con Dios. Por tanto, la importancia de dichas relaciones es fundamental” (CV 53).
Una Iglesia sinodal se caracteriza por ser un espacio donde las relaciones pueden prosperar,
gracias al amor mutuo que constituye el mandamiento nuevo dejado por Jesus a sus discipulos
(cf. Jn 13,34-35). Dentro de culturas y sociedades cada vez mas individualistas, la Iglesia,
“pueblo reunido en virtud de la unidad del Padre, del Hijo y del Espiritu Santo” (LG 4), puede
dar testimonio de la fuerza de las relaciones fundadas en la Trinidad. Las diferencias de
vocacion, edad, sexo, profesion, condicion y pertenencia social, presentes en toda comunidad
cristiana, ofrecen a cada persona ese encuentro con la alteridad indispensable para la
maduracion personal.

35. Es ante todo en el seno de la familia, que con el Concilio podria llamarse “Iglesia
doméstica” (LG 11), donde se experimenta la riqueza de las relaciones entre personas unidas
en su diversidad de caracter, sexo, edad y funcion. Por eso las familias son un lugar privilegiado
para aprender y experimentar las practicas esenciales de una Iglesia sinodal. A pesar de las
fracturas y el sufrimiento que experimentan las familias, siguen siendo lugares donde
aprendemos a intercambiar el don del amor, la confianza, el perdon, la reconciliacion y la
comprension. Es en la familia donde aprendemos que tenemos la misma dignidad, que hemos
sido creados para la reciprocidad, que necesitamos ser escuchados y somos capaces de escuchar,
de discernir y decidir juntos, de aceptar y ejercer una autoridad animada por la caridad, de ser
corresponsables y rendir cuentas de nuestras acciones. “La familia humaniza a las personas
mediante la relacion del nosotros' y, al mismo tiempo, promueve las legitimas diferencias de
cada uno” (Francisco, Discurso a los participantes en la Plenaria de la Pontificia Academia de
Ciencias Sociales, 29 de abril de 2022).

36. El proceso sinodal ha mostrado que el Espiritu Santo suscita constantemente una gran
variedad de carismas y ministerios en el Pueblo de Dios. “También en la constitucion del cuerpo
de Cristo estd vigente la diversidad de miembros y oficios. Uno solo es el Espiritu, que
distribuye sus variados dones para el bien de la Iglesia segin su riqueza y la diversidad de
ministerios (1 Cor 12,1-11)” (LG 7). Del mismo modo, surgio la aspiraciéon de ampliar las
posibilidades de participacion y ejercicio de la corresponsabilidad diferenciada de todos los
bautizados, hombres y mujeres. En este sentido, sin embargo, se expreso la tristeza por la falta
de participacion de tantos miembros del Pueblo de Dios en este camino de renovacion eclesial
y el cansancio generalizado para experimentar plenamente una sana relacionalidad entre
hombres y mujeres, entre generaciones y entre personas y grupos de diferentes identidades
culturales y condiciones sociales, especialmente los pobres y excluidos.

37. Ademas, el proceso sinodal ha puesto de relieve el patrimonio espiritual de las Iglesias
locales, en las cuales y a partir de las cuales existe la Iglesia catolica, y la necesidad de articular
sus experiencias. En virtud de la catolicidad, “cada una de las partes colabora con sus dones
propios con las restantes partes y con toda la Iglesia, de tal modo que el todo y cada una de las
partes aumentan a causa de todos los que mutuamente se comunican y tienden a la plenitud en
la unidad” (LG 13). El ministerio del Sucesor de Pedro “garantiza las diferencias legitimas y

14



simultdneamente vela para que las divergencias sirvan a la unidad en vez de dafiarla” (ibid.; cf.
AG 22).

38. La Iglesia entera ha sido siempre una pluralidad de pueblos y lenguas, de Iglesias con
sus ritos, disciplinas y patrimonios teologicos y espirituales particulares, de vocaciones,
carismas y ministerios al servicio del bien comtn. La unidad de esta diversidad es realizada por
Cristo, piedra angular, y el Espiritu, maestro de armonia. Esta unidad en la diversidad esta
designada precisamente por la catolicidad de la Iglesia. Signo de ello es la pluralidad de Iglesias
sui iuris, cuya riqueza ha puesto de relieve el proceso sinodal. La Asamblea pide que
continuemos por el camino del encuentro, de la comprension mutua y del intercambio de dones
que alimentan la comunidn de una Iglesia de Iglesias.

39. La renovacion sinodal favorece la valoracion de los contextos como el lugar donde se
hace presente y se realiza la llamada universal de Dios a formar parte de su Pueblo, de ese Reino
de Dios que es “justicia, paz y alegria en el Espiritu Santo” (Rm 14,17). De este modo, las
diferentes culturas son capaces de acoger la unidad que subyace a su pluralidad y las abre a la
perspectiva del intercambio de dones. “La unidad de la Iglesia no es la uniformidad, sino la
integracion orgénica de las legitimas diversidades” (NMI 46). La variedad de expresiones del
mensaje salvifico evita reducirlo a una comprension tnica de la vida de la Iglesia y de las formas
teologicas, litlirgicas, pastorales y disciplinares en que se expresa.

40. La valoracion de los contextos, culturas y diversidades, y de las relaciones entre ellos,
es clave para crecer como Iglesia sinodal misionera y caminar, bajo el impulso del Espiritu
Santo, hacia la unidad visible de los cristianos. Reafirmamos el compromiso de la Iglesia
catdlica de continuar e intensificar el camino ecuménico con los demas cristianos, en virtud de
nuestro Bautismo comun y en respuesta a la llamada a vivir juntos la comunion y la unidad
entre los discipulos por la que Cristo ord en la Ultima Cena (cf. Jn 17,20-26). La Asamblea
saluda con alegria y gratitud el progreso de las relaciones ecuménicas en los tltimos sesenta
afos, los documentos de diadlogo y las declaraciones que expresan la fe comun. La participacion
de los delegados fraternos enriquecio los trabajos de la Asamblea, y esperamos con interés los
proximos pasos en el camino hacia la plena comunion mediante la incorporacion de los frutos
del camino ecuménico a las practicas eclesiales.

41. En todas partes de la tierra, los cristianos conviven con personas que no estan
bautizadas y sirven a Dios practicando una religion diferente. Por ellos rezamos solemnemente
en la liturgia del Viernes Santo, con ellos colaboramos y luchamos por construir un mundo
mejor, y junto con ellos imploramos al tnico Dios que libre al mundo de los males que lo
afligen. El didlogo, el encuentro y el intercambio de dones propios de una Iglesia sinodal estan
llamados a abrirse a las relaciones con otras tradiciones religiosas, con el fin de “establecer la
amistad, la paz, la armonia y compartir valores y experiencias morales y espirituales en un
espiritu de verdad y amor” (Conferencia Episcopal Catolica de la India, Respuesta de la Iglesia
en la India a los desafios actuales, 9 de marzo de 2016, citado en FT 271). En algunas regiones,
los cristianos que se comprometen a construir relaciones fraternas con personas de otras
religiones sufren persecucion. La Asamblea les anima a perseverar en sus esfuerzos con
esperanza.

42. La pluralidad de religiones y culturas, la variedad de tradiciones espirituales y
teologicas, la variedad de los dones del Espiritu y de las tareas de la comunidad, asi como la

15



diversidad de edad, sexo y pertenencia social dentro de la Iglesia, son una invitacion a que cada
uno reconozca y asuma su propia parcialidad, renunciando a la pretension de ser el centro y
abriéndose a acoger otras perspectivas. Cada uno es portador de una contribucién peculiar e
indispensable para completar la obra comun. La Iglesia sinodal puede describirse recurriendo a
la imagen de la orquesta: la variedad de instrumentos es necesaria para dar vida a la belleza y a
la armonia de la musica, dentro de la cual la voz de cada uno mantiene sus propios rasgos
distintivos al servicio de la misién comun. Asi se manifiesta la armonia que el Espiritu obra en
la Iglesia, siendo ¢l la armonia en persona (cf. S. Basilio, Sobre el Salmo 29.1; Sobre el Espiritu
Santo, XV1.38).

Espiritualidad sinodal

43. La sinodalidad es ante todo una disposicion espiritual que impregna la vida cotidiana
de los bautizados y todos los aspectos de la mision de la Iglesia. Una espiritualidad sinodal
brota de la accion del Espiritu Santo y requiere escucha de la Palabra de Dios, la contemplacion,
el silencio y la conversion del corazon. Como afirmé el Papa Francisco en el discurso de
apertura de esta Segunda Sesion, “el Espiritu Santo es un guia seguro, y nuestra primera tarea
es aprender a discernir su voz, porque El habla en todos y en todas las cosas” (Intervencion en
la Primera Congregacion General de la segunda sesion de la XVI Asamblea General Ordinaria
del Sinodo de los Obispos, 2 de octubre de 2024). Una espiritualidad sinodal exige también
ascesis, humildad, paciencia y disponibilidad para perdonar y ser perdonado. Acoge con
gratitud y humildad la variedad de dones y tareas distribuidos por el Espiritu Santo para el
servicio del unico Sefior (cf. 1 Cor 12,4-5). Lo hace sin ambiciones ni envidias, ni deseos de
dominio o control, cultivando los mismos sentimientos de Cristo Jesus, que “se despojo de si
mismo asumiendo la condiciéon de siervo” (Flp 2,7). Reconocemos el fruto cuando la vida
cotidiana de la Iglesia estd marcada por la unidad y la armonia en la pluriformidad. Nadie puede
proceder solo en un camino de auténtica espiritualidad. Tenemos necesidad de apoyo,
incluyendo la formacion y el acompanamiento espiritual, como individuos y como comunidad.

44. La renovacion de la comunidad cristiana s6lo es posible reconociendo la primacia de
la gracia. Si falta la profundidad espiritual personal y comunitaria, la sinodalidad se reduce a
un expediente organizativo. Estamos llamados no so6lo a traducir los frutos de la experiencia
espiritual personal en procesos comunitarios, sino a tener la experiencia de, como la practica
del mandamiento nuevo del amor reciproco es lugar y forma del encuentro con Dios. En este
sentido, la perspectiva sinodal, a la vez que se inspira en el rico patrimonio espiritual de la
Tradicion, contribuye a renovar las formas: una oracién abierta a la participacion, un
discernimiento vivido juntos, una energia misionera que nace del compartir y se irradia como
servicio.

45. La conversacion en el Espiritu es una herramienta que, aun con sus limitaciones,
resulta fructifera para permitir la escucha y el discernimiento de “lo que el Espiritu dice a las
Iglesias” (Ap 2,7). Su practica ha provocado alegria, asombro y gratitud y se ha experimentado
como un camino de renovacion que transforma a las personas, a los grupos y a la Iglesia. La
palabra “conversacion” expresa algo mas que un mero didlogo: entrelaza armoniosamente
pensamiento y sentimiento y genera un mundo de vida compartido. Por eso puede decirse que
en la conversacion estd en juego la conversion. Es un dato antropologico que se encuentra en
pueblos y culturas diferentes, unidos por la préactica de reunirse solidariamente para tratar y

16



decidir sobre cuestiones vitales para la comunidad. La gracia lleva a término esta experiencia
humana: conversar “en el Espiritu” significa vivir la experiencia de compartir a la luz de la fe
y en la busqueda del querer de Dios, en un clima evangélico en el que el Espiritu Santo puede
hacer oir Su voz inconfundible.

46. En todas las etapas del proceso sinodal, reson6 la necesidad de sanacion,
reconciliacion y reconstruccion de la confianza dentro de la Iglesia, en particular tras
demasiados escandalos de abusos, y dentro de la sociedad. La Iglesia esta llamada a poner en
el centro de su vida y de su accion el hecho de que, en Cristo, por el Bautismo, estamos
confiados los unos a los otros. Reconocer esta realidad profunda se convierte en un deber
sagrado que nos permite reconocer los errores y reconstruir la confianza. Recorrer este camino
es un acto de justicia, un compromiso misionero del Pueblo de Dios en nuestro mundo y un don
que debemos invocar desde lo alto. El deseo de seguir recorriendo este camino es el fruto de la
renovacion sinodal.

La sinodalidad como profecia social

47. Practicado con humildad, el estilo sinodal puede hacer de la Iglesia una voz profética
en el mundo de hoy. “La Iglesia sinodal es como un estandarte alzado entre las naciones (cf. Is
11,12)” (Francisco, Discurso para la conmemoracion del 50 aniversario de la constitucion del
Sinodo de los Obispos, 17 de octubre de 2015). Vivimos en una época marcada por el aumento
de las desigualdades, la creciente desilusion con los modelos tradicionales de gobierno, el
desencanto con el funcionamiento de la democracia, las crecientes tendencias autocraticas y
dictatoriales, el dominio del modelo de mercado sin tener en cuenta la vulnerabilidad de las
personas y la creacion, y la tentacion de resolver los conflictos por la fuerza en lugar del didlogo.
Las practicas auténticas de sinodalidad permiten a los cristianos desarrollar una cultura capaz
de profetizar criticamente frente al pensamiento dominante y ofrecer asi una contribucion
distintiva a la busqueda de respuestas a muchos de los retos a los que se enfrentan las sociedades
contemporaneas y a la construccion del bien comun.

48. El modo sinodal de vivir las relaciones es una forma de testimonio con relacién a la
sociedad. Ademas, responde a la necesidad humana de ser acogido y sentirse reconocido dentro
de una comunidad concreta. Es un desafio al creciente aislamiento de las personas y al
individualismo cultural, que incluso la Iglesia ha absorbido con frecuencia, y nos llama al
cuidado reciproco, a la interdependencia y a la corresponsabilidad por el bien comun.
Asimismo, desafia un exagerado comunitarismo social que asfixia a las personas y no les
permite ser sujetos de su propio desarrollo. La disponibilidad de escuchar a todos,
especialmente a los pobres, contrasta con un mundo en el que la concentracion de poder deja
fuera a los pobres, a los marginados, a las minorias y a la tierra, nuestra casa comun. Tanto la
sinodalidad como la ecologia integral asumen la perspectiva de las relaciones e insisten en la
necesidad de cuidar los vinculos: por eso se corresponden y se integran en el modo de vivir la
mision de la Iglesia en el mundo contemporaneo.

17



Parte II - En la barca, juntos

La conversion de las relaciones

Estaban juntos Simon Pedro, Tomds apodado el Mellizo; Natanael, el de Cand de Galilea;
los Zebedeos y otros dos discipulos suyos. Simon Pedro les dice: «Me voy a pescar». Ellos
contestan: «Vamos también nosotros contigo» (Jn 21,2-3)

49. El lago de Tiberiades fue el lugar en el que empezo todo. Pedro, Andrés, Santiago y
Juan habian dejado la barca y las redes para ir tras Jests. Después de Pascua, partieron de nuevo
de aquel lago. Por la noche, un didlogo resuena en la orilla: “Voy a pescar”. “Nosotros también
vamos contigo”. También el camino sinodal comenzd asi: escuchamos la invitacion del sucesor
de Pedro y la acogimos; partimos con €l y detras de ¢l. Juntos hemos orado, reflexionado,
luchado y dialogado. Pero sobre todo hemos experimentado que son las relaciones las que
sostienen su vitalidad, animando sus estructuras. Una Iglesia sinodal misionera necesita renovar
ambas cosas.

Nuevas relaciones

50. A lo largo del recorrido del Sinodo y en todas las latitudes, surgi6 la llamada a una
Iglesia mas capaz de alimentar las relaciones: con el Sefor, entre hombres y mujeres, en las
familias, en las comunidades, entre todos los cristianos, entre los grupos sociales, entre las
religiones, con la creacion. Muchos expresaron su sorpresa por haber sido interpelados y su
alegria por poder hacer oir sus voces en la comunidad; tampoco faltaron quienes compartieron
el sufrimiento de sentirse excluidos o juzgados también por su situacion matrimonial, su
identidad y su sexualidad. El deseo de relaciones mas auténticas y significativas no sélo expresa
la aspiracion a pertenecer a un grupo cohesionado, sino que corresponde a una profunda
conciencia de fe: la calidad evangélica de las relaciones comunitarias es decisiva para el
testimonio que el Pueblo de Dios estd llamado a dar en la historia. “En esto conoceran todos
que sois discipulos mios: si 0s amais unos a otros” (Jn 13,35). Las relaciones renovadas por la
gracia y la hospitalidad ofrecida a los tltimos segun la ensefianza de Jests son el signo mas
elocuente de la accion del Espiritu Santo en la comunidad de los discipulos. Ser Iglesia sinodal
exige, pues, una verdadera conversion relacional. Debemos aprender de nuevo del Evangelio
que el cuidado de las relaciones no es una estrategia o una herramienta para una mayor eficacia
organizativa, sino que es la forma en que Dios Padre se ha revelado en Jesus y en el Espiritu.
Cuando nuestras relaciones, incluso en su fragilidad, dejan traslucir la gracia de Cristo, el amor
del Padre y la comunién del Espiritu, confesamos con nuestra vida la fe en Dios Uno y Trino.

51. Es a los Evangelios a donde debemos mirar para trazar el mapa de la conversion que
se requiere de nosotros, aprendiendo a hacer nuestras las actitudes de Jesus. Los Evangelios lo
“presentan constantemente en escucha de la gente que se encuentra con ¢l por los caminos de
Tierra Santa” (DEC 11). Hombres o mujeres, judios o paganos, doctores de la ley o publicanos,
justos o pecadores, mendigos, ciegos, leprosos o enfermos, Jesus no despide a nadie sino que
se detiene a escuchar y a entablar un dialogo. Ha revelado el rostro del Padre saliendo al
encuentro de cada persona alli donde esta su historia y su libertad. De la escucha profunda de
las necesidades y de la fe de las personas con las que se encontraba, brotaban palabras y gestos

18



que renovaban sus vidas, abriendo el camino para sanar las relaciones. Jesus es el Mesias que
“hace oir a los sordos y hablar a los mudos” (Mc 7,37). Nos pide a nosotros, sus discipulos, que
nos comportemos de la misma manera y nos da, con la gracia del Espiritu Santo, la capacidad
de hacerlo, modelando nuestro corazon segun el suyo: sélo “el corazon hace posible cualquier
vinculo auténtico, porque una relacion que no se construye con el corazon es incapaz de superar
la fragmentacion del individualismo” (DN 17). Cuando escuchamos a nuestros hermanos,
participamos de la actitud con la que Dios, en Jesucristo, sale al encuentro de cada uno.

52. La necesidad de una conversion en las relaciones concierne inequivocamente a las
relaciones entre hombres y mujeres. El dinamismo relacional esta inscrito en nuestra condicion
de criaturas. La diferencia sexual constituye la base de la relacionalidad humana. “Y cred Dios
al hombre a su imagen, a imagen de Dios lo cred, varon y mujer los cre6¢” (Gn 1,27). En el
proyecto de Dios, esta diferencia originaria no implica desigualdad entre el hombre y la mujer.
En la nueva creacion, esta es reinterpretada a la luz de la dignidad del Bautismo: “Cuantos
habéis sido bautizados en Cristo, os habéis revestido de Cristo. No hay judio y griego, esclavo
y libre, hombre y mujer, porque todos vosotros sois uno en Cristo Jestus” (Gal 3,27-28). Como
cristianos, estamos llamados a acoger y respetar, en las distintas formas y contextos en que se
expresa, esta diferencia que es don de Dios y fuente de vida. Damos testimonio del Evangelio
cuando intentamos vivir relaciones que respeten la igual dignidad y la reciprocidad entre
hombres y mujeres. Las expresiones recurrentes de dolor y sufrimiento por parte de mujeres de
todas las regiones y continentes, tanto laicas como consagradas, durante el proceso sinodal
revelan con qué frecuencia no logramos a hacerlo.

En una pluralidad de contextos

53. Lallamada a la renovacion de las relaciones en el Sefior Jesus resuena en la pluralidad
de contextos en los que sus discipulos viven y realizan la mision de la Iglesia. Cada uno de
estos contextos posee riquezas particulares que, indispensablemente, hay que tener en cuenta,
vinculadas al pluralismo de las culturas. Sin embargo, todos ellos, aunque de manera diferente,
llevan los signos de l6gicas relacionales distorsionadas y a veces opuestas a las del Evangelio.
A lo largo de la historia, el cierre a las relaciones se solidifica en verdaderas estructuras de
pecado (cf. SRS 36), que influyen en el modo de pensar y actuar de las personas. En particular,
generan bloqueos y miedos, que es necesario afrontar cara a cara y atravesar para poder
emprender el camino de la conversion relacional.

54. Enraizados en esta dindmica estan los males que afligen a nuestro mundo, empezando
por las guerras y los conflictos armados, y la ilusion de que se puede alcanzar una paz justa por
la fuerza de las armas. Igualmente, letal es la creencia de que toda la creacion, incluso las
personas, puedan ser explotados a capricho con fines lucrativos. Esta es la consecuencia de las
muchas y variadas barreras que dividen a las personas, incluso en las comunidades cristianas,
y limitan las posibilidades de unos en comparacion con las que disfrutan otros: desigualdades
entre hombres y mujeres, racismo, division de castas, discriminacion de las personas con
discapacidad, violacion de los derechos de las minorias de todo tipo, falta de voluntad para
acoger a los migrantes. Incluso la relacion con la tierra, nuestra hermana y madre (cf. LS 1),
presenta los signos de una fractura que pone en peligro la vida de innumerables comunidades,
sobre todo en las regiones mas empobrecidas, cuando no de pueblos enteros y tal vez de toda

19



la humanidad. El cierre mas radical y dramatico es el que se refiere a la propia vida humana,
que conduce al descarte de los nifios, desde el seno materno, y de los ancianos.

55. Tantos males que asolan nuestro mundo se manifiestan también en la Iglesia. La crisis
de los abusos, en sus diversas y tragicas manifestaciones, ha traido un sufrimiento indecible y
a menudo duradero a las victimas y supervivientes, y a sus comunidades. La Iglesia debe
escuchar con particular atencion y sensibilidad la voz de las victimas y de los sobrevivientes de
los abusos sexuales, espirituales, institucionales, de poder o de conciencia de parte de miembros
del clero o de personas con cargos eclesiales. La auténtica escucha es un elemento fundamental
en el camino hacia la sanacion, el arrepentimiento, la justicia y la reconciliacion. En una época
que experimenta una crisis global de confianza y que incita a las personas a vivir en la
desconfianza y la sospecha, la Iglesia debe reconocer sus propios defectos, pedir perdon
humildemente, hacerse cargo de las victimas, dotarse de herramientas de prevencion y
esforzarse por reconstruir la confianza mutua en el Sefior.

56. La escucha de los que sufren la exclusion y la marginacion refuerza la conciencia de
la Iglesia de que es parte de su mision hacerse cargo del peso de estas relaciones heridas para
que el Sefior, el “Viviente”, pueda sanarlas. Solo asi puede ser “en Cristo como un sacramento
0 signo e instrumento de la unioén intima con Dios y de la unidad de todo el género humano”
(LG 1). Al mismo tiempo, la apertura al mundo nos permite descubrir que en cada rincén del
planeta, en cada cultura y en cada grupo humano, el Espiritu ha sembrado las semillas del
Evangelio. Estas fructifican en la capacidad de vivir relaciones sanas, de cultivar la confianza
mutua y el perdon, de superar el miedo a la diversidad y dar vida a comunidades acogedoras,
de promover una economia que cuide de las personas y del planeta, de reconciliarse después de
un conflicto. La historia nos deja un legado de conflictos motivados también en nombre de la
afiliacion religiosa, que socavan la credibilidad de las propias religiones. Una fuente de
sufrimiento es el escandalo de la divisidon entre comuniones cristianas, la enemistad entre
hermanos y hermanas que han recibido el mismo Bautismo. La renovada experiencia de
impulso ecuménico que acompafia el camino sinodal, uno de los signos de la conversion
relacional, abre la esperanza.

Carismas, vocaciones y ministerios para la misién

57. Los cristianos, personalmente o en forma asociada, estan llamados a hacer fructificar
los dones que el Espiritu concede con vistas al testimonio y al anuncio del Evangelio. “Hay
diversidad de carismas, pero un mismo Espiritu; hay diversidad de ministerios, pero un mismo
Sefior; y hay diversidad de actuaciones, pero un mismo Dios que obra todo en todos. Pero a
cada cual se le otorga la manifestacion del Espiritu para el bien comun” (1 Cor 12,4-7). En la
comunidad cristiana, todos los bautizados estan enriquecidos con dones para compartir, cada
uno segun su vocacion y condicion de vida. Las diferentes vocaciones eclesiales son, de hecho,
expresiones multiples y articuladas de la unica llamada bautismal a la santidad y a la mision.
La variedad de carismas, que tiene su origen en la libertad del Espiritu Santo, tiene como
finalidad la unidad del cuerpo eclesial de Cristo (cf. LG 32) y la mision en los diversos lugares
y culturas (cf. LG 12). Estos dones no son propiedad exclusiva de quienes los reciben y ejercen,
ni pueden ser motivo de reivindicacion para si mismos o para un grupo. Estan llamados a
contribuir tanto a la vida de la comunidad cristiana, como al desarrollo de la sociedad en sus
multiples dimensiones, mediante una adecuada pastoral vocacional.

20



58. Cada bautizado responde a las exigencias de la misioén en los contextos en los que
vive y trabaja desde sus propias inclinaciones y capacidades, manifestando asi la libertad del
Espiritu en la concesion de sus dones. Gracias a este dinamismo en el Espiritu, el Pueblo de
Dios, escuchando la realidad en la que vive, puede descubrir nuevos ambitos de compromiso y
nuevas formas de realizar su mision. Los cristianos que, en distintas capacidades —en la familia
y en otros estados de vida, en el lugar de trabajo y en las profesiones, en el compromiso civico
o politico, social o ecoldgico, en el desarrollo de una cultura inspirada en el Evangelio como en
la evangelizacion de la cultura del ambiente digital—, recorren los caminos del mundo y en sus
ambientes de vida anuncian el Evangelio, estan sostenidos por los dones del Espiritu.

59. Piden a la Iglesia que no les deje solos, sino que se sientan enviados y apoyados. Piden
alimentarse del pan de la Palabra y de la Eucaristia, asi como de los lazos fraternos de la
comunidad. Piden que se reconozca su compromiso como lo que es: una accion de la Iglesia a
en favor del Evangelio, y no una opcion privada. Por ultimo, piden que la comunidad acompafie
a quienes, por su testimonio, se han sentido atraidos por el Evangelio. En una Iglesia sinodal
misionera, bajo la guia de sus pastores, las comunidades podran enviar y sostener a quienes ha
sido enviados. Por tanto, se concebiran a si mismas principalmente al servicio de la mision que
los fieles llevan a cabo en la sociedad, en la vida familiar y laboral, sin centrarse exclusivamente
en las actividades que tienen lugar en su interior y en sus necesidades organizativas.

60. En virtud del Bautismo, hombres y mujeres gozan de igual dignidad en el Pueblo de
Dios. Sin embargo, las mujeres siguen encontrando obstaculos para obtener un reconocimiento
mas pleno de sus carismas, de su vocacion y de su lugar en los diversos ambitos de la vida de
la Iglesia, en detrimento del servicio a la misién comun. La Escritura atestigua la funcion
destacada de muchas mujeres en la historia de la salvacion. A una mujer, Maria Magdalena, se
le confio6 el primer anuncio de la Resurreccion; el dia de Pentecostés, en el Cenaculo, estaba
presente Maria, la Madre de Dios, junto a muchas mujeres que habian seguido al Sefior. Es
importante que los pasajes pertinentes de la Escritura encuentren un espacio apropiado en los
leccionarios liturgicos. Algunas coyunturas cruciales en la historia de la Iglesia confirman la
contribucion esencial de las mujeres movidas por el Espiritu. Las mujeres constituyen la
mayoria de los fieles y a menudo son los primeros testigos de la fe en las familias. Participan
activamente en la vida de pequefias comunidades cristianas y parroquias; dirigen escuelas,
hospitales y centros de acogida; lideran iniciativas en favor de la reconciliacion y la promocién
de la dignidad humana y la justicia social. Las mujeres contribuyen a la investigacion teologica
y estan presentes en puestos de responsabilidad en instituciones vinculadas a la Iglesia, la Curia
diocesana y la Curia Romana. Hay mujeres que ejercen funciones de autoridad o son lideres de
comunidades. Esta Asamblea hace un llamamiento a la plena aplicacion de todas las
oportunidades ya previstas en la legislacion vigente en relacion con la funcion de la mujer, en
particular en los lugares donde aiin no se han implementado. No hay nada que impida que las
mujeres desempeiien funciones de liderazgo en la Iglesia: lo que viene del Espiritu Santo no
puede detenerse. También sigue abierta la cuestion del acceso de las mujeres al ministerio
diaconal y es necesario proseguir con el discernimiento a este respecto. La Asamblea pide
también que se preste mas atencion al lenguaje y a las imagenes utilizadas en la predicacion, la
ensefanza, la catequesis y la redaccion de los documentos oficiales de la Iglesia, dando mas
espacio a la contribucion de mujeres santas, tedlogas y misticas.

21



61. Dentro de la comunidad cristiana, hay que prestar una atencion especial a los niflos:
no solo tienen necesidad de ser acompafiados en la aventura de crecer, sino que tienen mucho
que aportar a la comunidad de los creyentes. Cuando los apostoles discuten entre ellos quién es
el mas grande, Jesus pone en el centro a un nifio, presentdindolo como criterio para entrar en el
Reino (cf. Mc 9, 33-37). La Iglesia no puede ser sinodal sin la aportacion de los nifios,
portadores de un potencial misionero que hay que valorizar. Su voz es necesaria para la
comunidad: debemos escucharla y comprometernos para que todos en la sociedad la escuchen,
especialmente los que tienen responsabilidades politicas y educativas. Una sociedad que no
sabe acoger y cuidar a los nifios es una sociedad enferma; el sufrimiento que muchos de ellos
padecen a causa de la guerra, la pobreza y el abandono, los abusos y el trafico es un escandalo
que requiere el valor de la denuncia y el compromiso de la solidaridad.

62. Los jovenes tienen también una contribucidon que aportar a la renovacion sinodal de
la Iglesia. Son particularmente sensibles a los valores de fraternidad y de compartir, al tiempo
que rechazan las actitudes paternalistas o autoritarias. A veces su actitud hacia la Iglesia aparece
como una critica, pero a menudo adopta la forma positiva de un compromiso personal en favor
de una comunidad acogedora, comprometida en la lucha contra la injusticia social y en el
cuidado de la casa comun. La peticion de “caminar juntos en la vida cotidiana”, planteada por
los jovenes en el Sinodo a ellos dedicado en 2018, corresponde exactamente al horizonte de una
Iglesia sinodal. Por eso, es esencial ofrecerles un acompafiamiento atento y paciente; en
particular, merece ser asumida la propuesta, surgida gracias a su contribucion, de “una
experiencia de acompafnamiento con vistas al discernimiento”, que incluye la vida fraterna
compartida con educadores adultos, un compromiso apostolico para vivir juntos al servicio de
los mas necesitados; la oferta de una espiritualidad enraizada en la oracion y la vida sacramental
(ct. Documento final de la XV Asamblea General Ordinaria del Sinodo de los Obispos, “Los
Jjovenes, la fe y el discernimiento vocacional”, 161).

63. Al promover la corresponsabilidad en la mision de todos los bautizados, reconocemos
las capacidades apostolicas de las personas con discapacidades que se sienten llamadas y
enviadas como sujetos activos de evangelizacion. Queremos valorar la aportacion que proviene
de la inmensa riqueza de humanidad que traen consigo. Reconocemos sus experiencias de
sufrimiento, marginacion, discriminacién, a veces sufridas incluso dentro de la propia
comunidad cristiana, debido a actitudes paternalistas de lastima. Para favorecer su participacion
en la vida y mision de la Iglesia, se propone la creacion de un Observatorio Eclesial de la
Discapacidad.

64. Entre las vocaciones con las que la Iglesia se enriquece, destaca la de los esposos. El
Concilio Vaticano II ensefid que “tienen en su modo y estado su carisma propio dentro del
Pueblo de Dios” (LG 11). El sacramento del matrimonio confiere una misioén particular que
concierne al mismo tiempo a la vida de la familia, a la edificacion de la Iglesia y al compromiso
en la sociedad. En particular, en los tltimos afios ha crecido la conciencia de que las familias
son sujetos y no solo destinatarios de la pastoral familiar. Por eso necesitan encontrarse y
trabajar en red, también con la ayuda de las instituciones eclesiales dedicadas a la educacion de
nifos y jovenes. Una vez mas, la Asamblea expresa su propia cercania y apoyo a todos aquellos
que viven una condicion de soledad como eleccion de fidelidad a la tradicion y al magisterio
de la Iglesia in materia matrimonial y de ética sexual, en la que reconocen una fuente de vida.

22



65. A lo largo de los siglos, los dones espirituales han dado origen también a diversas
expresiones de vida consagrada. Desde los primeros tiempos, la Iglesia ha reconocido la accion
del Espiritu en la vida de aquellos hombres y mujeres que han elegido seguir a Cristo por el
camino de los consejos evangélicos, consagrandose al servicio de Dios tanto en la
contemplacion como en las multiples formas de servicio. La vida consagrada esta llamada a
interpelar a la Iglesia y a la sociedad con su voz profética. En su experiencia secular, las familias
religiosas han madurado practicas de vida sinodal y discernimiento en comun, aprendiendo a
armonizar los dones individuales y la mision comun. Las o6rdenes y congregaciones, las
sociedades de vida apostolica, los institutos seculares, asi como las asociaciones, movimientos
y nuevas comunidades tienen una contribucion especial que hacer al crecimiento de la
sinodalidad en la Iglesia. Hoy, muchas comunidades de vida consagrada son un laboratorio de
interculturalidad que constituye una profecia para la Iglesia y el mundo. Al mismo tiempo, la
sinodalidad invita —y a veces desafia— a los pastores de las Iglesias locales, asi como a los
responsables de la vida consagrada y las agregaciones eclesiales, para fortalecer las relaciones
de modo que se dé vida a un intercambio de dones al servicio de la misién comun.

66. La mision implica a todos los bautizados. La primera tarea de los laicos, hombres y
mujeres, es impregnar y transformar las realidades temporales con el espiritu del Evangelio (cf.
LG 31.33; AA 5-7). El proceso sinodal, sostenido con el estimulo del Papa Francisco (cf. Carta
apostolica en forma de “motu proprio” Spiritus Domini, 10 de enero de 2021), ha exhortado a
las Iglesias locales a responder con creatividad y valentia a las necesidades de la mision,
discerniendo entre los carismas algunos que conviene que tomen una forma ministerial,
dotandose de criterios, instrumentos y procedimientos adecuados. No todos los carismas deben
configurarse como ministerios, ni todos los bautizados deben ser ministros, ni todos los
ministerios deben ser instituidos. Para que un carisma se configure como ministerio, es
necesario que la comunidad identifique una verdadera necesidad pastoral, acompafiada de un
discernimiento realizado por el pastor junto con la comunidad sobre la conveniencia de crear
un nuevo ministerio. Como fruto de este proceso, la autoridad competente toma la decision. En
una Iglesia sinodal misionera, se pide la promocion de mas formas de ministerios laicales, es
decir, ministerios que no requieren el sacramento del Orden, no s6lo en el ambito liturgico.
Pueden ser instituidos o no instituidos. También se debe reflexionar sobre como confiar los
ministerios laicales en una época en la que las personas se desplazan de un lugar a otro cada
vez con mayor facilidad, precisando los tiempos y los espacios para su ejercicio.

67. Entre los muchos servicios eclesiales, la Asamblea reconocio la contribucion a la
comprension de la fe y al discernimiento que ofrece la teologia en la variedad de sus
expresiones. Los tedlogos y tedlogas ayudan al Pueblo de Dios a desarrollar una comprension
de la realidad iluminada por la Revelacion y a elaborar respuestas adecuadas y un lenguaje
apropiado para la misién. En la Iglesia sinodal y misionera “el carisma de la teologia esta
llamado a desempefiar un servicio especifico [...]. Junto con la experiencia de fe y la
contemplacion de la verdad del Pueblo fiel y con la predicacion de los pastores, la teologia
contribuye a la penetracion cada vez mas profunda del Evangelio. Ademads, ‘como en el caso
de todas las vocaciones cristianas, el ministerio de los telogos, al tiempo que personal, es
también comunitario y colegial’” (CTI, n. 75), sobre todo cuando se ejerce en forma de
ensefianza a la que se confia una mision canonica en instituciones académicas eclesiasticas. “La
sinodalidad eclesial compromete también a los tedlogos a hacer teologia en forma sinodal,

23



promoviendo entre ellos la capacidad de escuchar, dialogar, discernir e integrar la multiplicidad
y la variedad de las instancias y de los aportes” (ibid.). En esta linea, es urgente fomentar, a
través de formas institucionales adecuadas, el didlogo entre los pastores y los que se dedican a
la investigacion teoldgica. La Asamblea invita a las instituciones teoldgicas a continuar la
investigacion dirigida a clarificar y profundizar el significado de la sinodalidad y la formacion
que la acompafia en las Iglesias locales.

El ministerio ordenado al servicio de la armonia

68. Como todos los ministerios de la Iglesia, el episcopado, el presbiterado y el diaconado
estan al servicio del anuncio del Evangelio y de la edificacion de la comunidad eclesial. El
Concilio Vaticano II ha recordado que el ministerio ordenado, de institucion divina, “esta
ejercido en diversos 6rdenes que ya desde antiguo recibian los nombres de obispos, presbiteros
y didconos” (LG 28). En este contexto, el Concilio Vaticano II afirm¢é la sacramentalidad del
episcopado (cf. LG 21), recupero la realidad comunitaria del presbiterado (cf. LG 28) y abrio
el camino para la restauracion del ejercicio permanente del diaconado en la Iglesia latina (cf.
LG 29).

El ministerio del obispo: componer los dones del Espiritu en la unidad

69. La tarea del obispo es presidir una Iglesia local, como principio visible de unidad en
su interior y vinculo de comunion con todas las Iglesias. La afirmacion del Concilio segtn la
cual “por la consagracion episcopal se confiere la plenitud del sacramento del orden” (LG 21)
permite comprender la identidad del obispo en el entramado de las relaciones sacramentales
con Cristo y con la "porcion del Pueblo de Dios" (CD 11) que le ha sido confiada y a la que esta
llamado a servir en nombre de Cristo Buen Pastor. Al que es ordenado obispo no se le confian
prerrogativas y tareas que deba realizar solo. Al contrario, recibe la gracia y la tarea de
reconocer, discernir y componer en la unidad los dones que el Espiritu derrama sobre las
personas y las comunidades, actuando al interior del vinculo sacramental con los presbiteros y
los didconos, corresponsables con ¢l del servicio ministerial en la Iglesia local. De este modo,
realiza lo que es mas propio y especifico de su mision en el contexto de la preocupacion por la
comunion de las Iglesias.

70. El del obispo es un servicio en, con y para la comunidad (cf. LG 20), realizado a través
de la proclamacion de la Palabra, la presidencia de la celebracion de la Eucaristia y de los demas
sacramentos. Por ello, la Asamblea sinodal desea que el Pueblo de Dios tenga mas voz en la
eleccion de los obispos. Recomienda también que la ordenacion del obispo tenga lugar en la
didcesis a la que esta destinado como pastor y no en la didcesis de origen, como sucede a
menudo, y que los principales consagrantes sean elegidos entre los obispos de la provincia
eclesiastica, incluido, en la medida de lo posible, el metropolitano. Asi aparecerd mejor que
quien llega a ser obispo contrae un vinculo con la Iglesia a la que estd destinado, asumiendo
publicamente ante ella los compromisos de su ministerio. Es igualmente importante que, sobre
todo durante las visitas pastorales, pueda pasar tiempo con los fieles, para escucharlos con vistas
a su discernimiento. Esto les ayudard a experimentar la Iglesia como familia de Dios. La
relacion constitutiva del obispo con la Iglesia local no aparece hoy con suficiente claridad en el
caso de los obispos titulares, por ejemplo, los representantes pontificios o los que sirven en la
Curia Romana. Sera oportuno seguir reflexionando sobre esta cuestion.

24



71. Los obispos también necesitan ser acompainados y apoyados en su ministerio. El
metropolitano puede desempefiar un papel en la promocion de la fraternidad entre obispos de
didcesis vecinas. A lo largo del camino sinodal, surgié la necesidad de ofrecer a los obispos
caminos de formacidon permanente también en los contextos locales. Se recordo la necesidad de
clarificar el rol de los obispos auxiliares y de ampliar las tareas que el obispo puede delegar.
También debe valorizarse la experiencia de los obispos eméritos en su nuevo modo de estar al
servicio del Pueblo de Dios. Es importante ayudar a los fieles a no cultivar expectativas
excesivas e irreales respecto al obispo, recordando que también ¢l es un hermano fragil,
expuesto a la tentacion, necesitado de ayuda como todos. Una vision idealizada del obispo no
facilita su delicado ministerio, que en cambio se sostiene por la participacion de todo el Pueblo
de Dios en la mision en una Iglesia verdaderamente sinodal.

Con el obispo: presbiteros y diaconos

72. En una Iglesia sinodal, los presbiteros estan llamados a vivir su servicio en una actitud
de cercania a las personas, de acogida y escucha de todos, abriéndose a un estilo auténticamente
sinodal. Los presbiteros “forman con su obispo un tnico presbiterio” (LG 28) y colaboran con
¢l en el discernimiento de los carismas y en el acompafiamiento y guia de la Iglesia local, con
particular atencion al servicio de la unidad. Estan llamados a vivir la fraternidad presbiteral y a
caminar juntos en el servicio pastoral. También forman parte del presbiterio los presbiteros
miembros de institutos de vida consagrada y de sociedades de vida apostolica, que lo enriquecen
con la peculiaridad de su carisma. Ellos, asi como los presbiteros que proceden de Iglesias
orientales sui iuris, célibes o casados, y los presbiteros fidei donum y aquellos que provienen
de otras naciones, ayudan al clero local a abrirse a los horizontes de toda la Iglesia, mientras
que los presbiteros diocesanos ayudan a los otros hermanos a insertarse en la historia de una
didcesis concreta, con sus tradiciones y riquezas espirituales. De este modo, también en el
presbiterio se realiza un verdadero intercambio de dones con vistas a la mision. Los presbiteros
también tienen necesidad ser acompanados y apoyados, especialmente en las primeras etapas
de su ministerio y en los momentos de debilidad y fragilidad.

73. Servidores de los misterios de Dios y de la Iglesia (cf. LG 41), los didconos son
ordenados “no en orden al sacerdocio, sino en orden al ministerio” (LG 29). Lo ejercen en el
servicio de la caridad, en el anuncio y en la liturgia, mostrando en cada contexto social y eclesial
en el que estan presentes la relacion entre el Evangelio anunciado y la vida vivida en el amor,
y promoviendo en toda la Iglesia una conciencia y un estilo de servicio hacia todos,
especialmente hacia los mdas pobres. Las funciones de los didconos son multiples, como
muestran la Tradicion, la oracion litirgica y la practica pastoral. Deben especificarse en
respuesta a las necesidades de cada Iglesia local, en particular para despertar y sostener la
atencion de todos hacia los mas pobres, en el marco de una Iglesia sinodal misionera y
misericordiosa. El ministerio diaconal sigue siendo desconocido para muchos cristianos,
también porque, aunque fue restaurado por el Vaticano II en la Iglesia latina como un grado
propio y permanente (cf. LG 29), todavia no ha sido aceptado en todas las areas geograficas.
La ensenanza del Concilio deberd ser profundizada ulteriormente, también sobre la base de una
revision de las numerosas experiencias en curso, pero ya ofrece solidas motivaciones a las
Iglesias locales para que no tarden en promover de manera mds generosa el diaconado
permanente, reconociendo en este ministerio un factor precioso para la maduracion de una

25



Iglesia Sierva en el seguimiento del Sefior Jests, que se hizo servidor de todos. Esta
profundizacion puede ayudar también a comprender mejor el significado de la ordenacion
diaconal de quienes llegaran a ser presbiteros.

Colaboracion entre ministros ordenados dentro de la Iglesia sinodal

74. Varias veces, durante el proceso sinodal, se expreso gratitud a los obispos, presbiteros
y didconos por la alegria, el compromiso y la dedicacion con que desempefian su servicio.
También se escucharon las dificultades que los pastores encuentran en su ministerio,
principalmente relacionadas con la sensacion de aislamiento, soledad, asi como el sentirse
abrumados por las exigencias de atender todas las necesidades. La experiencia del Sinodo puede
ayudar a obispos, presbiteros y didconos a redescubrir la corresponsabilidad en el ejercicio de
su ministerio, que requiere también la colaboracion con otros miembros del Pueblo de Dios.
Una distribucion maés articulada de tareas y responsabilidades, un discernimiento mas valiente
de lo que pertenece propiamente al ministerio ordenado y de lo que puede y debe delegarse en
otros, favorecera su ejercicio de una manera espiritualmente mas sana y pastoralmente mas
dindmica en cada uno de sus ordenes. Esta perspectiva no dejara de repercutir en unos procesos
de toma de decisiones caracterizados por un estilo més claramente sinodal. También ayudara a
superar el clericalismo entendido como el uso del poder en beneficio propio y la distorsién de
la autoridad de la Iglesia que esta al servicio del Pueblo de Dios. Este se expresa especialmente
en abusos sexuales, economicos, de conciencia y de poder por parte de los ministros de la
Iglesia. “El clericalismo, fomentado tanto por los mismos sacerdotes como por los laicos,
genera un cisma en el cuerpo eclesial que fomenta y ayuda a perpetuar muchos de los males
que hoy denunciamos” (Francisco, Carta al Pueblo de Dios, 20 de agosto de 2018).

Juntos por la mision

75. En respuesta a las necesidades de la comunidad y de la mision, a lo largo de su historia
la Iglesia ha dado origen a ciertos ministerios, distintos de los ordenados. Estos ministerios son
la forma que toman los carismas cuando son reconocidos publicamente por la comunidad y por
los responsables de guiarla, y se ponen de manera estable al servicio de la misién. Algunos se
orientan mas especificamente al servicio de la comunidad cristiana. De particular relevancia
son los ministerios instituidos, que son conferidos por el obispo, una vez en la vida, con un rito
especifico, tras un discernimiento apropiado y una formacion adecuada de los candidatos. No
se trata de un simple mandato o asignacion de tareas; la atribucion del ministerio es un
sacramental que configura a la persona y define su modo de participar en la vida y mision de la
Iglesia. En la Iglesia latina, son el ministerio del lector y del acdlito (cf. Francisco, Carta
apostolica en forma de “motu proprio” Spiritus Domini, 10 de enero de 2021), y el del catequista
(cf. Francisco, Carta apostolica en forma de “motu proprio” Antiquum ministerium, 10 de mayo
de 2021). Los términos y modalidades de su ejercicio deben ser definidos por un mandato de la
autoridad legitima. Corresponde a las Conferencias Episcopales establecer las condiciones
personales que deben cumplir los candidatos y elaborar los itinerarios de formacion para
acceder a estos ministerios.

76. A estos los acompafian ministerios no instituidos ritualmente, pero ejercidos con
estabilidad por mandato de la autoridad competente, como, por ejemplo, el ministerio de
coordinar una pequefia comunidad eclesial, dirigir la oracion comunitaria, organizar acciones

26



caritativas, etc., que admiten una gran variedad segun las caracteristicas de la comunidad local.
Un ejemplo de ello son los catequistas que siempre, en muchas regiones de Africa, han estado
a cargo de comunidades carentes de presbiteros. Aunque no exista un rito prescrito, es
aconsejable hacer publica la encomienda mediante un mandato ante la comunidad para
favorecer su reconocimiento efectivo. También existen ministerios extraordinarios, como el
ministerio extraordinario de la comunion, la presidencia de las celebraciones dominicales en
espera de presbitero, la administracion de ciertos sacramentales y otros. El ordenamiento
canoénico latino y el oriental ya prevé que, en algunos casos, los fieles laicos, hombres o mujeres,
puedan ser también ministros extraordinarios del bautismo. En el ordenamiento canoénico latino,
el obispo (con autorizacion de la Santa Sede) puede delegar la asistencia en los matrimonios a
fieles laicos, hombres o mujeres. Sobre la base de las necesidades de los contextos locales, se
debe considerar la posibilidad de ampliar y estabilizar estas oportunidades de ejercicio
ministerial por parte de los fieles laicos. Por ultimo, estdn los servicios espontaneos, que no
necesitan mas condiciones ni reconocimiento explicito. Muestran que todos los fieles, de
diversas maneras, participan en la mision a través de sus dones y carismas.

77. A los fieles laicos, hombres y mujeres, se les deben ofrecer mas oportunidades de
participacion, explorando también otras formas de servicio y ministerio en respuesta a las
necesidades pastorales de nuestro tiempo, en un espiritu de colaboracion y corresponsabilidad
diferenciada. Del proceso sinodal surgen, en particular, algunas necesidades concretas, a las
que se debe responder de manera adecuada a los diferentes contextos:

a)  una participacion mas amplia de laicos y laicas en los procesos de discernimiento eclesial
y en todas las fases de los procesos decisionales (elaboracion y toma de decisiones);

b)  un acceso mas amplio de laicos y laicas a los puestos de responsabilidad en las diocesis
y las instituciones eclesidsticas, incluidos los seminarios, los institutos y las facultades de
teologia, en consonancia con las disposiciones vigentes;

Cc) un mayor reconocimiento y apoyo a la vida y a los carismas de los consagrados y
consagradas y a su empleo en puestos de responsabilidad eclesial;

d) el aumento del nimero de laicos y laicas cualificados que se desempefien como jueces en
los procesos canonicos;

e) elreconocimiento efectivo de la dignidad y el respeto de los derechos de quienes trabajan
como empleados de la Iglesia y de sus instituciones.

78. El proceso sinodal ha renovado la conciencia de que la escucha es un componente
esencial de todos los aspectos de la vida de la Iglesia: la administracion de los sacramentos,
especialmente el de la Reconciliacion, la catequesis, la formacion y el acompafiamiento
pastoral. En este marco, la Asamblea dedicé atencion a la propuesta de crear un ministerio de
escucha y acompafiamiento, mostrando diversas orientaciones. Algunos se mostraron a favor,
porque dicho ministerio seria una forma profética de subrayar la importancia de la escucha y el
acompanamiento en la comunidad. Otros afirmaron que la escucha y el acompafiamiento son
tarea de todos los bautizados, sin necesidad de que sea un ministerio especifico. Otros
subrayaron la necesidad de profundizar, por ejemplo, en la relacion entre este posible ministerio
y el acompafiamiento espiritual, el counseling pastoral y la celebracion del sacramento de la
reconciliacion. También surgid la sugerencia de que el posible ministerio de escucha y

27



acompafiamiento deberia dirigirse especialmente a acoger a los que estdn al margen de la
comunidad eclesial, a los que vuelven después de haberse alejado, a los que buscan la verdad y
desean que se les ayude a encontrarse con el Sefior. Por tanto, sigue siendo necesario proseguir
el discernimiento a este respecto. Los contextos locales donde esta necesidad es mas sentida
podran promover su experimentacion y desarrollar posibles modelos sobre los que discernir.

28



Parte III — “Echar la red”

La conversion de los procesos

Jesiis les dice: «Muchachos, jtenéis pescado?». Ellos contestaron: «Noy. El les dice: «Echad
la red a la derecha de la barca y encontraréisy. La echaron, y no podian sacarla, por la
multitud de peces (Jn 21, 5-6)

79. La pesca no ha dado fruto y es hora de volver a la orilla. Pero resuena una Voz, con
autoridad, que les invita a hacer algo que los discipulos solos no habrian hecho, sefialandoles
una posibilidad que sus o0jos y sus mentes no podian percibir: “Echad la red a la derecha de la
barca y encontraréis”. A lo largo del proceso sinodal, intentamos escuchar esta Voz y acoger lo
que nos decia. En la oracién y el didlogo fraterno, reconocimos que el discernimiento eclesial,
el cuidado de los procesos decisionales y el compromiso de rendir cuentas del propio trabajo y
evaluar el resultado de las decisiones tomadas son practicas con las que respondemos a la
Palabra que nos muestra los caminos de la mision.

80. Estas tres practicas estan estrechamente interrelacionadas. Los procesos de toma de
decisiones requieren un discernimiento eclesial, que exige escuchar en un clima de confianza,
favorecido por la transparencia y la rendicion de cuentas. La confianza debe ser reciproca: los
responsables de la toma de decisiones deben ser capaces de confiar y escuchar al Pueblo de
Dios, que a su vez debe ser capaz de confiar en aquellos que ejercen la autoridad. Esta vision
integral subraya que cada una de estas practicas dependen mutuamente y se apoyan entre si,
sirviendo a la capacidad de la Iglesia para cumplir su mision. Comprometerse con procesos de
toma de decisiones basados en el discernimiento eclesial y asumir una cultura de transparencia,
de la rendicion de cuentas y la evaluacidon requiere una formacién adecuada que no sea solo
técnica, sino capaz de explorar sus fundamentos teoldgicos, biblicos y espirituales. Todos los
bautizados tienen necesidad de esta formacion para el testimonio, la mision, la santidad y el
servicio, que pone en relieve la corresponsabilidad. Esto adquiere formas particulares para
quienes ocupan puestos de responsabilidad o estan al servicio del discernimiento eclesial.

Discernimiento eclesial para la mision

81. Para promover relaciones capaces de sostener y orientar la mision de la Iglesia, es una
exigencia prioritaria ejercitar la sabiduria evangélica que permitio a la comunidad apostélica de
Jerusalén sellar el resultado del primer acontecimiento sinodal con las palabras: “Hemos
decidido, el Espiritu Santo y nosotros” (Hch 15,28). Es el discernimiento que, ejercido por el
Pueblo de Dios en vista de la mision, podemos calificar de “eclesial”. El Espiritu, que el Padre
ha enviado en nombre de Jesus y que ensefia todas las cosas (cf. Jn 14,26), guia en todo
momento a los creyentes “a toda la verdad” (Jn 16,13). Por su presencia y accion continuas, la
“Tradicidn, que viene de los apdstoles, progresa en la Iglesia” (DV 8). Invocando su luz, el
Pueblo de Dios, participe de la funcidén profética de Cristo (cf. LG 12), “procura discernir en
los acontecimientos, exigencias y deseos, que comparte con sus contemporaneos, cuales son en
ellos los signos verdaderos de la presencia o del designio de Dios” (GS 11). Tal discernimiento
se sirve de todos los dones de sabiduria que el Sefior distribuye en la Iglesia y hunde sus raices
en el sensus fidei comunicado por el Espiritu a todos los bautizados. En este espiritu se debe
comprender y reorientar la vida de la Iglesia sinodal misionera.

29



82. El discernimiento eclesial no es una técnica organizativa, sino una practica espiritual
que hay que vivir en la fe. Requiere libertad interior, humildad, oracién, confianza mutua,
apertura a la novedad y abandono a la voluntad de Dios. No es nunca la afirmacion de un punto
de vista personal o de grupo, ni se resuelve en la simple suma de opiniones individuales; cada
uno, hablando segiin su conciencia, estd abierto a escuchar lo que los demas comparten en
conciencia, para buscar juntos reconocer “lo que el Espiritu dice a las Iglesias” (Ap 2,7).
Previendo la contribucion de todas las personas implicadas, el discernimiento eclesial es a la
vez condicidn y expresion privilegiada de la sinodalidad, en la que se viven juntos comunion,
mision y participacion. El discernimiento es tanto mas rico cuanto mas se escucha a todos. Por
eso es esencial promover una amplia participacion en los procesos de discernimiento, cuidando
especialmente la implicacion de quienes se encuentran en los margenes de la comunidad
cristiana y de la sociedad.

83. La escucha de la Palabra de Dios es el punto de partida y el criterio de todo
discernimiento eclesial. La Sagrada Escritura, en efecto, testimonia que Dios ha hablado a su
Pueblo, hasta darnos en Jesus la plenitud de toda la Revelacion (DV 2), e indica los lugares
donde podemos escuchar su voz. Dios se comunica con nosotros ante todo en la liturgia, porque
es Cristo mismo quien habla “cuando en la Iglesia se lee la Sagrada Escritura” (SC 7). Dios
habla a través de la Tradicion viva de la Iglesia, de su magisterio, de la meditacion personal y
comunitaria de la Escritura y de las practicas de la piedad popular. Dios sigue manifestandose
a través del clamor de los pobres y de los acontecimientos de la historia humana. Ademas, Dios
se comunica con su Pueblo a través de los elementos de la creacion, cuya existencia misma nos
refiere a la accion del Creador y esta llena de la presencia del Espiritu vivificador. Por altimo,
Dios habla también en la conciencia personal de cada uno, que es “el niicleo mas secreto y el
sagrario del hombre, en el que éste se siente a solas con Dios, cuya voz resuena en el recinto
mas intimo de aquélla” (GS 16). El discernimiento eclesial exige el continuo cuidado y
formacion de las conciencias, y la maduracion del sensus fidei, para no descuidar ninguno de
los lugares donde Dios habla y sale al encuentro de su Pueblo.

84. Las etapas del discernimiento eclesial pueden articularse de diferentes maneras, segiin
los lugares y las tradiciones. También sobre la base de la experiencia sinodal, es posible
identificar algunos elementos clave que no deberian faltar:

a) la presentacion clara del objeto de discernimiento y el suministro de informacion e
instrumentos adecuados para su comprension;

b)  un tiempo adecuado para prepararse con la oracion, la escucha de la Palabra de Dios y la
reflexion sobre el tema;

¢) una disposicion interior de libertad con respecto a los propios intereses, personales y de
grupo, y un compromiso con la busqueda del bien comtn

d) una escucha respetuosa y profunda de las palabras del otro;

e) la busqueda del consenso mas amplio posible, que surgird a través de aquello que mas
hace arder los corazones (cf. Lc 24,32), sin ocultar los conflictos y sin buscar
compromisos que lo rebajen;

30



f)  la formulacién, por parte de quienes dirigen el proceso, del consenso alcanzado y su
presentacion a todos los participantes, para que puedan expresar si se reconocen o no en
él.

A partir del discernimiento madurara la decision adecuada que compromete la adhesion de

todos, incluso cuando la opinion de uno no haya sido aceptada, y un tiempo de recepcion en la
comunidad que podra llevar a verificaciones y evaluaciones posteriores.

85. El discernimiento se realiza siempre en un contexto concreto, cuyas complejidades y
peculiaridades es necesario conocer lo mejor posible. Para que el discernimiento sea
efectivamente “eclesial”, es necesario valerse de los medios necesarios, entre los cuales una
adecuada exégesis de los textos biblicos que ayude a interpretarlos y comprenderlos, evitando
enfoques parciales o fundamentalistas; el conocimiento de los Padres de la Iglesia, de la
Tradicion y de las enseflanzas magisteriales, segiin sus diversos grados de autoridad; las
aportaciones de las diversas disciplinas teologicas; las contribuciones de las ciencias humanas,
histéricas, sociales y administrativas, sin las cuales no es posible conocer seriamente el contexto
en el que y con vistas al cual se realiza el discernimiento.

86. En la Iglesia existe una gran variedad de enfoques del discernimiento y de
metodologias establecidas. Esta variedad es una riqueza: con las oportunas adaptaciones a los
distintos contextos, la pluralidad de enfoques puede resultar fecunda. Con vistas a la mision
comun, es importante que entablen un didlogo cordial, sin dispersar las especificidades de cada
uno y sin atrincheramientos identitarios. En las Iglesias locales, a partir de las pequenas
comunidades eclesiales y de las parroquias, es esencial ofrecer oportunidades de formacion que
difundan y alimenten una cultura de discernimiento eclesial para la mision, particularmente
quienes tienen roles de responsabilidad. Igualmente importante es la formacion de
acompanantes o facilitadores, cuya contribucion resulta a menudo crucial para llevar a cabo los
procesos de discernimiento.

La articulacion de los procesos de toma de decisiones

87. En la Iglesia sinodal “toda la comunidad, en la libre y rica diversidad de sus miembros,
es convocada para orar, escuchar, analizar, dialogar, discernir y aconsejar para que se tomen las
decisiones” (CTI, n. 68) para la mision. Fomentar la participacién mas amplia posible de todo
el Pueblo de Dios en los procesos decisionales es la manera mas eficaz de promover una Iglesia
sinodal. Si es cierto, en efecto, que la sinodalidad define el modo de vivir y operar que califica
a la Iglesia, indica al mismo tiempo una practica esencial en el cumplimiento de su mision:
discernir, alcanzar el consenso, decidir mediante el ejercicio de las diferentes estructuras e
instituciones de la sinodalidad.

88. La comunidad de los discipulos convocados y enviados por el Sefior no es un sujeto
uniforme y amorfo. Es su Cuerpo con muchos y diversos miembros, un sujeto historico
comunitario en el que acaece el Reino de Dios como “semilla y principio” al servicio de su
venida en toda la familia humana. Ya los Padres de la Iglesia reflexionan sobre el caracter de
comunion de la mision del Pueblo de Dios a través de un triple “nada sin” (nihil sine): “nada
sin el obispo” (San Ignacio de Antioquia, Carta a los Tralianos, 2,2), “nada sin vuestro consejo
[de los presbiteros y didconos] y sin el consentimiento del Pueblo” (San Cipriano de Cartago,

31



Carta a los hermanos presbiteros y didaconos 14,4). Cuando se rompe esta logica del nihil sine,
se oscurece la identidad de la Iglesia y se inhibe su mision.

89. Se situa en este marco de referencia eclesiologica el compromiso de promover la
participacion sobre la base de la corresponsabilidad diferenciada. Cada miembro de la
comunidad debe ser respetado, valorando sus capacidades y dones con vistas a una decision
compartida. Se requieren formas méas o menos articuladas de mediacion institucional, en
funcion del tamaio de la comunidad. La legislacion vigente ya prevé organos de participacion
a distintos niveles, de los que se ocupara el documento mas adelante.

90. Para facilitar su funcionamiento, parece oportuno reflexionar sobre la articulacion de
los procesos decisionales. Esto suele incluir una fase de elaboracion o instruccion “mediante un
trabajo conjunto de discernimiento, consulta y cooperacion” (CTI, n. 69), que informa y apoya
la posterior toma de decisiones, que corresponde a la autoridad competente. Entre ambas fases
no hay competencia ni contraposicidon, sino que por su articulacion contribuyen a que las
decisiones que se tomen sean fruto de la obediencia de todos a lo que Dios quiere para su Iglesia.
Por ello, es necesario promover procedimientos que hagan efectiva la reciprocidad entre la
asamblea y quienes la presiden, en un clima de apertura al Espiritu y confianza mutua, en busca
de un consenso lo més undnime posible. El proceso debe prever también la fase de aplicacion
de la decision y la de su evaluacion, en las que las funciones de los sujetos implicados se
articulan en nuevas modalidades.

91. Hay casos en los que la legislacion vigente ya prescribe que la autoridad esta obligada
a consultar antes de tomar una decision. La autoridad pastoral tiene el deber de escuchar a
quienes participan en la consulta y, por consiguiente, no puede actuar como si no los hubiera
escuchado. No se apartard, por tanto, del fruto de la consulta, cuando esté de acuerdo, sin una
razon que prevalezca y que debe ser convenientemente expresada (cf. CIC, can. 127, § 2, 2°;
CCEO can. 934, § 2, 3°). Como en toda comunidad que vive segun la justicia, en la Iglesia el
ejercicio de la autoridad no consiste en la imposicion de una voluntad arbitraria. En las diversas
formas en que se ejerce, esta siempre al servicio de la comunién y de la acogida de la verdad
de Cristo, en la cual y hacia la cual el Espiritu Santo nos guia en tiempos y contextos diversos
(cf. Jn 14,16).

92. En una Iglesia sinodal, la competencia del obispo, del Colegio episcopal y del Obispo
de Roma en la toma de decisiones es irrenunciable, ya que hunde sus raices en la estructura
jerarquica de la Iglesia establecida por Cristo al servicio de la unidad y del respeto de la legitima
diversidad (cf. LG 13). Sin embargo, no es incondicional: no se puede ignorar una orientacioén
que surge en el proceso consultivo como resultado de un correcto discernimiento, sobre todo si
es llevado a cabo por los o6rganos de participacion. Una oposicion entre consulta y deliberacion
es, por tanto, inadecuada: en la Iglesia, la deliberacion tiene lugar con la ayuda de todos, nunca
sin la autoridad pastoral, que decide en virtud de su oficio. Por eso, la formula recurrente en el
Coédigo de derecho candnico (CIC), que habla de un “voto solo consultivo” (tantum
consultivum), debe ser reexaminada para eliminar posibles ambigiiedades. Parece oportuna una
revision de las normas canodnicas en clave sinodal, que aclare tanto la distinciéon como la
articulacion entre consultivo y deliberativo, e ilumine las responsabilidades de quienes, segun
sus diversas funciones, participan en los procesos decisionales.

32



93. El cuidado de un desarrollo ordenado y una clara asuncién de las responsabilidades
de los participantes, son factores cruciales para la fecundidad de los procesos decisionales,
segun las modalidades aqui previstas:

a) incumbe en particular a la autoridad: definir claramente el objeto de la consulta y la
deliberacion, asi como el sujeto responsable a quien compete la toma de la decision;
identificar a las personas que deben ser consultadas, también en razon de sus
competencias especificas o de su implicacion en el asunto a tratar; hacer que todos los
participantes tengan acceso efectivo a la informacion pertinente, de modo que puedan
formular su opinion razonadamente;

b) Quienes expresan su opinidon en una consulta, individualmente o como miembros de un
organo colegiado, asumen la responsabilidad de: ofrecer una opinién sincera y honesta,
en consciencia; respetar la confidencialidad de las informaciones recibidas; ofrecer una
formulacion clara de su opinidn, identificando sus puntos principales, de modo que la
autoridad, en caso de decidir de manera distinta a la opinion recibida, pueda explicar
cOomo la tuvo en cuenta en su deliberacion;

c) una vez que la autoridad competente ha formulado la decision, habiendo respetado el
proceso de consulta y expresado claramente las razones que la motivan, todos, en razon
del vinculo de comunidn que une a los bautizados, estan obligados a respetarla y a ponerla
en practica, incluso cuando no corresponda al propio punto de vista, sin perjuicio del
deber de participar honestamente también en la fase de evaluacion. Siempre queda la
posibilidad de apelar a una autoridad superior, en las formas establecidas por el derecho.

94. Una correcta y decidida puesta en practica de procesos decisionales auténticamente
sinodales contribuira al progreso del Pueblo de Dios en una perspectiva participativa, en
particular a través de las mediaciones institucionales previstas por el derecho canonico,
especialmente los organismos de participacion. Sin cambios concretos a corto plazo, la vision
de una Iglesia sinodal no serd creible y esto alejard a los miembros del Pueblo de Dios que han
sacado fuerza y esperanza del camino sinodal. Corresponde a las Iglesias locales encontrar
modalidades adecuadas para poner en practica estos cambios.

Transparencia, rendicion de cuentas y evaluacién

95. El proceso decisional no concluye con la toma de decisiones. Debe ir acompanada y
seguida de practicas de rendicién de cuentas y evaluacion, en un espiritu de transparencia
inspirado en criterios evangélicos. La rendicion de cuentas del propio ministerio a la comunidad
pertenece a la tradicion mas antigua, que se remonta a la Iglesia apostolica. El capitulo 11 de
los Hechos de los apostoles nos ofrece un ejemplo de ello: cuando Pedro regresa a Jerusalén
tras haber bautizado a Cornelio, un pagano, y “los creyentes circuncidados le increparon
diciendo: jHas entrado en casa de hombres incircuncisos y has comido con ellos!” (Hch 11,2-
3). Pedro les responde explicando las razones de sus acciones.

96. En particular, con respecto a la transparencia, surgid la necesidad de iluminar su
significado vinculdandola a una serie de términos como verdad, lealtad, claridad, honradez,
integridad, coherencia, rechazo de la opacidad, la hipocresia y la ambigiiedad, y ausencia de
segundas intenciones. Se hizo referencia a la bienaventuranza evangélica de los puros de

33



corazon (Mt 5,8), al mandato de ser “sencillos como palomas” (Mt 10,16) y a las palabras del
apostol Pablo: “hemos renunciado a la clandestinidad vergonzante, no actuando con intrigas ni
falseando la palabra de Dios; sino que, manifestando la verdad, nos recomendamos a la
conciencia de todo el mundo delante de Dios” (2 Cor 4,2). Se hace referencia, por tanto, a una
actitud subyacente, enraizada en la Escritura, mas que a un conjunto de procedimientos o
requisitos administrativos o de gestion. La transparencia, en su correcto sentido evangélico, no
compromete el respeto a la intimidad y a la confidencialidad, la proteccion y el cuidado de las
personas, de su dignidad y de sus derechos, incluso frente a pretensiones indebidas de la
autoridad civil. Todo ello, sin embargo, nunca puede justificar practicas contrarias al Evangelio
ni convertirse en pretexto para eludir o encubrir acciones del mal. En todo caso, por lo que se
refiere al secreto confesional, “el sello sacramental es indispensable y ningin poder humano
tiene jurisdiccion sobre él, ni puede revocarlo” (Francisco, Discurso a los participantes en el
XXX Curso sobre el Foro Interno organizado por la Penitenciaria Apostolica, 29 de marzo de
2019).

97. La actitud de transparencia, en el sentido que acabamos de indicar, constituye un
guardian de esa confianza y credibilidad de las que una Iglesia sinodal, atenta a las relaciones,
no puede prescindir. Cuando se viola la confianza, son los mas débiles y vulnerables quienes
sufren las consecuencias. Alli donde la Iglesia goza de confianza, las practicas de transparencia,
rendicion de cuentas y evaluacion contribuyen a consolidarla, y son un elemento atin mas critico
alli donde la credibilidad de la Iglesia debe ser reconstruida. Esto es especialmente importante
en el cuidado y la proteccion de menores y de personas vulnerables (safeguarding).

98. Estas practicas contribuyen a asegurar la fidelidad de la Iglesia a su mision. Su
ausencia es una de las consecuencias del clericalismo y, al mismo tiempo, lo alimenta. Se basa
en la suposicion implicita de que los que tienen autoridad en la Iglesia no deben rendir cuentas
de sus acciones y decisiones, como si estuvieran aislados o por encima del resto del Pueblo de
Dios. La transparencia y la responsabilidad no s6lo deben exigirse cuando se trata de abusos
sexuales, financieros y de otro tipo. También concierne al estilo de vida de los pastores, los
planes pastorales, los métodos de evangelizacion y el modo en que la Iglesia respeta la dignidad
de la persona humana, por ejemplo, en lo que respecta a las condiciones de trabajo dentro de
sus instituciones.

99. Si la Iglesia sinodal quiere ser acogedora, la rendicion de cuentas debe convertirse en
una practica habitual a todos los niveles. Sin embargo, quienes ocupan puestos de autoridad
tienen una mayor responsabilidad a este respecto y estdn llamados a rendir cuentas a Dios y a
su Pueblo. Si bien la practica de rendir cuentas a los superiores se ha conservado a lo largo de
los siglos, es preciso recuperar la dimension de la rendicidon de cuentas que la autoridad esta
llamada a dar a la comunidad. Las instituciones y procedimientos consolidados en la
experiencia de la vida consagrada (como los capitulos, las visitas candnicas, etc.), pueden ser
fuente de inspiracion en este sentido.

100. Igualmente necesarias son las estructuras y formas de evaluacion periodica del modo
en que se ejercen las responsabilidades ministeriales de todo tipo. La evaluacion no constituye
un juicio sobre las personas, sino que permite poner de relieve los aspectos positivos y las areas
de posible mejora en la actuacidon de quienes tienen responsabilidades ministeriales, y ayuda a
la Iglesia a aprender de la experiencia, a recalibrar los planes de accion y a permanecer atenta

34



a la voz del Espiritu Santo, centrando la atencion en los resultados de las decisiones en relacion
con la mision.

101. Ademads de observar lo ya previsto por las normas candnicas sobre los criterios y
mecanismos de control, corresponde a las Iglesias locales, y sobre todo a sus agrupaciones,
construir sinodalmente formas y procedimientos eficaces de rendicion de cuentas y de
evaluacion, adecuados a la variedad de contextos, a partir del marco normativo civil, de las
legitimas expectativas de la sociedad y de la disponibilidad efectiva de competencias en la
materia. En este trabajo, es necesario privilegiar las metodologias de evaluacion participativa,
potenciar las competencias de quienes, especialmente los laicos, estdn mas familiarizados con
los procesos de rendicion de cuentas y evaluacion, y discernir las buenas practicas ya presentes
en la sociedad civil local, adaptandolas a los contextos eclesiales. El modo en que se aplican
los procesos de rendicion de cuentas y evaluacion a nivel local forman parte del informe
presentado durante las visitas ad limina.

102. En particular, en formas adecuadas a los distintos contextos, parece necesario
garantizar como minimo:

a)  un funcionamiento eficaz de los consejos de asuntos econdémicos;

b) la implicacion efectiva del Pueblo de Dios, especialmente de los miembros mas
competentes, en la planificacion pastoral y economica;

c) lapreparacion y publicacion (adecuada al contexto local y con accesibilidad efectiva) de
un informe de rendicion de cuentas econdmico anual, certificado en la medida de lo
posible por auditores externos, que haga transparente la gestion de los bienes y de los
recursos financieros de la Iglesia y de sus instituciones;

d) la elaboracion y publicacion de un informe de rendicion de cuentas anual sobre el
desempefio de la mision, que incluya una ilustracion de las iniciativas emprendidas en el
ambito de la salvaguardia (safeguarding: proteccion y cuidado de menores y personas
vulnerables) y la promocion del acceso de los laicos a puestos de autoridad y su
participacion en los procesos decisionales, especificando la proporcion en relacion con el
geénero;

e) procedimientos para la evaluacion periddica del desempefio de todos los ministerios y
tareas dentro de la Iglesia.

Tenemos que darnos cuenta de que no se trata de un empefio burocratico en si mismo, sino de
un esfuerzo comunicativo que se revela como una poderosa herramienta educativa para cambiar
la cultura, ademas de permitirnos dar mayor visibilidad a muchas iniciativas valiosas de la
Iglesia y sus instituciones, que con demasiada frecuencia permanecen ocultas.

Sinodalidad y organismos de participacion

103. La participacion de los bautizados en los procesos decisionales, asi como las
practicas de rendicion de cuentas y de evaluacion, se desarrollan a través de mediaciones
institucionales, en primer lugar, los drganos de participacion que, a nivel de la Iglesia local, ya
prevé el derecho canonico. En la Iglesia latina son: sinodo diocesano (cf. CIC, can. 466),
consejo presbiteral (cf. CIC, can. 500, § 2), consejo pastoral diocesano (cf. CIC, can. 514, § 1),

35



consejo pastoral parroquial (cf. CIC, can. 536), consejo diocesano y parroquial para los asuntos
econdmicos (cf. CIC, cc. 493 y 537). En las Iglesias catdlicas orientales son: asamblea eparquial
(cf. CCEO, cc. 235 ss.), consejo eparquial para asuntos econémicos (cf. CCEO, cc. 262 ss.),
consejo presbiteral (cf. CCEO can. 264), consejo pastoral eparquial (cf. CCEO cc. 272 ss.),
consejos parroquiales (cf. CCEO can. 295). Los miembros lo son en funcion de su rol eclesial,
segun sus responsabilidades diferenciadas en las distintas capacidades (carismas, ministerios,
experiencia o competencia, etc.). Cada uno de estos organismos participa en el discernimiento
necesario para el anuncio inculturado del Evangelio, la mision de la comunidad en su propio
ambiente y el testimonio de los bautizados que la componen. También les competen los
procesos decisionales en las formas establecidas y constituyen un ambito para la rendicion de
cuentas y la evaluacion, ya que a su vez deben evaluar y rendir cuentas de su labor. Los
organismos de participacion constituyen uno de los ambitos de actuacion mas prometedores
para una rapida aplicacion de las orientaciones sinodales que conduzca a cambios perceptibles
a corto plazo.

104. Una Iglesia sinodal se basa en la existencia, eficiencia y vitalidad efectiva, y no
meramente nominal, de estos organos de participacion, asi como en su funcionamiento
conforme a las disposiciones candnicas o a la costumbre legitima, y en el cumplimiento de los
estatutos y reglamentos que los rigen. Por esta razon, deberian ser obligatorios, como se
requiere en todas las etapas del proceso sinodal, y poder desempefiar plenamente su papel, no
de manera puramente formal, sino de forma adecuada a los diferentes contextos locales.

105. En esta misma linea, resulta oportuno intervenir en el funcionamiento de estos
organismos, empezando por la adopcion de una metodologia de trabajo sinodal. La
conversacion en el Espiritu, con las adaptaciones oportunas, puede ser un punto de referencia.
Debe prestarse especial atencion al modo de designacion de los miembros. Cuando no esté
prevista la eleccion, deberd realizarse una consulta sinodal que exprese lo mas posible la
realidad de la comunidad o de la Iglesia local, y la autoridad debera hacer el nombramiento en
funcion de sus resultados, respetando la articulacion entre consulta y deliberacion descrita
anteriormente. También debe preverse que los miembros de los consejos pastorales diocesanos
y parroquiales tengan la facultad de proponer temas para su inclusion en el orden del dia, de
forma analoga a lo que sucede con los miembros del consejo presbiteral.

106. La misma atencion debe prestarse a la composicion de los 6rganos de participacion,
de modo que se favorezca una mayor implicacion de las mujeres, de los jovenes y de quienes
viven en condiciones de pobreza o marginacion. Ademas, es esencial que estos 6rganos incluyan
a personas bautizadas comprometidas con el testimonio de la fe en las realidades ordinarias de la
vida y en las dinamicas sociales, con una reconocida disposicion apostolica y misionera, y no solo
a personas dedicadas a organizar la vida y los servicios dentro de la comunidad. De este modo, el
discernimiento eclesial se beneficiara de una mayor apertura, capacidad de analisis de la realidad
y pluralidad de perspectivas. En funcion de las necesidades de los distintos contextos, puede ser
oportuno prever la participacion de representantes de otras Iglesias y Comuniones cristianas, a
semejanza de lo que ocurre en la Asamblea sinodal, o de representantes de otras religiones
presentes en el territorio. Las Iglesias locales y sus agrupaciones pueden indicar mas facilmente
algunos criterios para la composicion de los organismos de participacion adecuados a cada
contexto.

36



107. La Asamblea prestd especial atencion a las experiencias de reforma y a las buenas
practicas ya existentes, como la creacion de redes de consejos pastorales a nivel de comunidades
de base, parroquias y zonas, hasta llegar al consejo pastoral diocesano. Como modelo de
consulta y de escucha, se propone también que se celebren con cierta regularidad asambleas
eclesiales a todos los niveles, procurando no limitar la consulta dentro de la Iglesia catolica,
sino abriéndose a escuchar la aportacion de las demas Iglesias y Comuniones cristianas, y
permanecer atentos a las otras religiones presentes en el territorio.

108. La Asamblea propone que se valoricen mas el sinodo diocesano y la asamblea
eparquial como instancias para una consulta periddica por parte del obispo de la porcion del
Pueblo de Dios que le ha sido confiada, como lugar de escucha, oracion y discernimiento,
especialmente cuando se trata de opciones relevantes para la vida y la mision de una Iglesia
local. El sinodo diocesano puede ser también un foro de rendicion de cuentas y de evaluacion:
ante ¢l, el obispo presenta una relacion de la actividad pastoral en los diversos sectores, de la
aplicacion del plan pastoral, de la acogida de los procesos sinodales de toda la Iglesia, de las
iniciativas en materia de safeguarding (proteccion y cuidado de menores), asi como de la
administracion de las finanzas y de los bienes temporales. Por tanto, es necesario reforzar las
disposiciones candnicas en la materia para reflejar mejor el caracter sinodal misionero de cada
Iglesia local, previendo que los sinodos diocesanos y las asambleas eparquiales se reinan con
una periodicidad regular. Lo mas frecuente posible.

37



Parte IV — Una pesca abundante
La conversion de los vinculos

Los demas discipulos se acercaron en la barca, porque no distaban de tierra mas que unos
doscientos codos, remolcando la red con los peces [...] Simon Pedro subio a la barca y
arrastro hasta la orilla la red repleta de peces grandes: ciento cincuenta y tres. Y aunque
eran tantos, no se rompio la ved (Jn 21,8.11).

109. Las redes echadas por la palabra del Resucitado permiten una pesca abundante.
Todos colaboran en el arrastre de la red, Pedro tiene un rol especial. En el Evangelio, la pesca
es una accion realizada en comln: cada uno tiene una tarea precisa, distinta pero coordinada
con la de los demaés. Asi es la Iglesia sinodal, hecha de vinculos que unen en la comunioén y de
espacios para la variedad de pueblos y culturas. En un momento en el que cambia la experiencia
de los lugares donde la Iglesia esta arraigada y peregrina, es necesario cultivar en formas nuevas
el intercambio de dones y el entrelazamiento de los vinculos que nos unen, sostenidos por el
ministerio de los obispos en comunién entre si y con el Obispo de Roma.

Arraigado y peregrino

110. El anuncio del Evangelio, suscitando la fe en el corazéon de los hombres y las
mujeres, lleva a la fundacion de una Iglesia en un lugar particular. La Iglesia no puede
entenderse sin estar enraizada en un territorio concreto, en un espacio y en un tiempo donde se
forma una experiencia compartida de encuentro con Dios que salva. La dimension local de la
Iglesia conserva la rica diversidad de las expresiones de fe arraigadas en contextos culturales e
historicos especificos, y la comunién de las Iglesias manifiesta la comunion de los fieles dentro
de la Unica Iglesia. De este modo, la conversion sinodal invita a cada persona a ampliar el
espacio del propio corazén, el primer “lugar” donde resuenan todas nuestras relaciones,
enraizadas en la relacion personal de cada uno con Cristo Jesus y su Iglesia. Esta es la fuente y
la condicion de toda reforma en clave sinodal de los vinculos de pertenencia y de los lugares
eclesiales. La accion pastoral no puede limitarse a cuidar las relaciones entre personas que se
sienten en sintonia entre ellas, sino que debe favorecer el encuentro con cada hombre y cada
mujer.

111. La experiencia del enraizamiento debe hacer frente a profundos cambios
socioculturales que estan modificando la percepcion de los lugares. El concepto de lugar ya no
puede ser entendido en términos puramente geograficos y espaciales, sino que en nuestra época
evoca la pertenencia a una red de relaciones y a una cultura cuyas raices territoriales son mas
dinamicas y flexibles que nunca. La urbanizacion es uno de los principales factores de este
cambio: hoy, por primera vez en la historia de la humanidad, la mayoria de la poblacion mundial
vive en contextos urbanos. Las grandes ciudades son a menudo aglomeraciones humanas sin
historia ni identidad, en las que las personas viven como islas. Los vinculos territoriales
tradicionales cambian de significado, haciendo que los limites de las parroquias y de las didcesis
estén menos definidos. La Iglesia estd llamada a vivir en estos contextos, reconstruyendo la
vida comunitaria, dando rostro a realidades anonimas y tejiendo relaciones fraternas. Para ello,
ademas de aprovechar al maximo las estructuras todavia adecuadas, se requiere una creatividad

38



misionera que explore nuevas formas de pastoral e identifique caminos concretos de atencion.
Sin embargo, también es cierto que las realidades rurales, algunas de las cuales son verdaderas
periferias existenciales, no deben descuidarse y requieren una atencion pastoral especifica, al
igual que los lugares de marginacion y exclusion.

112. Nuestra época también se caracteriza por el aumento de la movilidad humana,
motivada por diversas razones. Los refugiados y los migrantes forman a menudo comunidades
dinamicas, incluso en sus practicas religiosas, haciendo que el lugar donde se instalan sea
multicultural. Algunos de ellos mantienen estrechos lazos con sus paises de origen, sobre todo
gracias a los medios digitales, y experimentan dificultades para tejer vinculos en el nuevo pais;
otros permanecen desarraigados. Los habitantes de los lugares de inmigracion también se ven
interpelados por la acogida de los que llegan. Todos experimentan el impacto causado por el
encuentro con la diversidad de origenes geograficos, culturales y lingiiisticos, y estan llamados
a construir comunidades interculturales. No debe pasarse por alto el impacto de los fendmenos
migratorios en la vida de las Iglesias. Es emblematica, en este sentido, la situacion de algunas
Iglesias catolicas orientales, debido al creciente nimero de fieles en la didspora; se requieren
nuevos enfoques para que se mantengan los vinculos con su Iglesia de origen y se creen otros
nuevos, respetando las diferentes raices espirituales y culturales.

113. La difusion de la cultura digital, especialmente evidente entre los jovenes, también
estd cambiando profundamente la percepcion del espacio y del tiempo, influyendo en las
actividades cotidianas, las comunicaciones y las relaciones interpersonales, incluida la fe. Las
posibilidades que ofrece la red reconfiguran las relaciones, los vinculos y las fronteras. Aunque
hoy estamos mas conectados que nunca, a menudo experimentamos soledad y marginacion.
Ademas, las redes sociales pueden ser utilizadas por quienes tienen intereses econdmicos y
politicos que, manipulando a las personas, difunden ideologias y generan polarizaciones
agresivas. Esta realidad nos encuentra desprevenidos y requiere la decision de dedicar recursos
para que el ambiente digital sea un lugar profético para la misioén y el anuncio. Las iglesias
locales deben animar, apoyar y acompanar a quienes se dedican a la misioén en el ambiente
digital. Las comunidades y grupos digitales de inspiracion cristiana, especialmente de jovenes,
también estan llamados a reflexionar sobre el modo como crean vinculos de pertenencia, a
promover el encuentro y el didlogo, a ofrecer formacion entre iguales y desarrollar un modo
sinodal de ser Iglesia. La red, constituida por conexiones, ofrece nuevas oportunidades para
vivir mejor la dimension sinodal de la Iglesia.

114. Esta evolucion social y cultural exige que la Iglesia se interrogue sobre el significado
de su dimension “local” y cuestione sus formas organizativas para servir mejor a su mision. Sin
dejar de reconocer el valor de la presencia en contextos geograficos y culturales concretos, es
esencial entender el “lugar” como la realidad historica en la que toma forma la experiencia
humana. Es alli, en la trama de relaciones que se establecen, donde la Iglesia estd llamada a
expresar su sacramentalidad (cf. LG 1) y a realizar su mision.

115. La relacion entre lugar y espacio sugiere también una reflexion sobre la Iglesia como
“casa”. Cuando no se entiende como un espacio cerrado, inaccesible, que hay que defender a
toda costa, la imagen de la casa evoca posibilidades de acogida, hospitalidad e inclusion. La
creacion misma es una casa comun, en la que los miembros de la Ginica familia humana viven
con todas las demads criaturas. Nuestro compromiso, sostenido por el Espiritu, es asegurar que

39



la Iglesia sea percibida como una casa acogedora, un sacramento de encuentro y de salvacion,
como una escuela de comunidn para todos los hijos e hijas de Dios. La Iglesia es también Pueblo
de Dios en camino con Cristo, en el que cada uno esta llamado a ser peregrino de esperanza. La
practica tradicional de las peregrinaciones es un signo de ello. También la piedad popular es
uno de los lugares de una Iglesia sinodal misionera.

116. La Iglesia local, entendida como didcesis o eparquia, es el &mbito fundamental en el
que se manifiesta de modo mas pleno la comunion en Cristo de todos los bautizados. En ella se
retne la comunidad en la celebracion de la Eucaristia presidida por el obispo. Cada Iglesia local
se articula en si misma y, al mismo tiempo, esta en relacion con las demads Iglesias locales.

117. Una de las principales articulaciones de la Iglesia local que nos ha legado la historia
es la parroquia. La comunidad parroquial, que se retine en la celebracion de la Eucaristia, es un
lugar privilegiado de relaciones, acogida, discernimiento y mision. Los cambios en la
concepcion y en la forma de vivir la relacion con el territorio obligan a reconsiderar su
configuracion. Lo que la caracteriza es ser una propuesta comunitaria sobre una base no
electiva. Retine a personas de diferentes generaciones, profesiones, origenes geograficos, clases
sociales y condiciones de vida. Para responder a las nuevas exigencias de la mision, esta
llamada a abrirse a formas inéditas de accion pastoral que tengan en cuenta la movilidad de las
personas y el “territorio existencial” en el que se desarrolla su vida. Promoviendo de manera
particular la iniciacion cristiana y ofreciendo acompafiamiento y formacion, podré apoyar a las
personas en las diferentes etapas de la vida y en el cumplimiento de su mision en el mundo. De
este modo, quedara mas claro que la parroquia no esté centrada en si misma, sino orientada a la
mision y llamada a apoyar el compromiso de tantas personas que, de diferentes maneras, viven
y dan testimonio de su fe en su profesion y en las actividades sociales, culturales y politicas. En
muchas regiones del mundo, las pequefias comunidades cristianas o comunidades eclesiales de
base son el terreno en el que pueden florecer intensas relaciones de proximidad y reciprocidad,
ofreciendo la oportunidad de vivir concretamente la sinodalidad.

118. Reconocemos la capacidad de los institutos de vida consagrada, de las sociedades
de vida apostdlica, asi como de las asociaciones, movimientos y nuevas comunidades, de
arraigarse en el territorio y, al mismo tiempo, de conectar lugares y ambitos diversos, incluso a
nivel nacional o internacional. A menudo es su accion, junto con la de tantas personas
individuales y grupos informales, la que lleva el Evangelio a los lugares mas diversos:
hospitales, carceles, residencias de ancianos, centros de acogida para emigrantes, menores,
marginados y victimas de la violencia; lugares de educacién y formacion, escuelas y
universidades, donde se encuentran jovenes y familias; lugares de la cultura, la politica y el
desarrollo humano integral donde se imaginan y construyen nuevas formas de convivencia.
También miramos con gratitud a los monasterios, lugares de convocatoria y discernimiento,
profecia de un “mas alla”, que concierne a toda la Iglesia y guia el camino. Es responsabilidad
especifica del obispo diocesano o eparquial animar esta multiplicidad y cuidar los lazos de
unidad. Los institutos y agregaciones (asociaciones, movimientos y nuevas comunidades) estan
llamados a actuar en sinergia con la Iglesia local, participando en el dinamismo de la
sinodalidad.

119. La valorizacion de los lugares “intermedios” entre la Iglesia local y la Iglesia toda
—como la provincia eclesidstica y las agrupaciones de Iglesias de ambito nacional o

40



continental— puede favorecer también una presencia mas significativa de la Iglesia en los
lugares de nuestro tiempo. La creciente movilidad y las interconexiones actuales hacen que las
fronteras entre las Iglesias sean fluidas y exigen a menudo pensar y actuar dentro de un “vasto
territorio sociocultural”, en el que, excluyendo cualquier forma de “falso particularismo, la vida
cristiana se acomodara al caracter y la idiosincrasia de cada cultura” (AG 22).

Intercambio de dones

120. Caminar juntos en los diferentes lugares como discipulos de Jesus en la diversidad
de carismas y ministerios, asi como en el intercambio de dones entre las Iglesias, es un signo
eficaz de la presencia del amor y de la misericordia de Dios en Cristo que acompaia, sostiene
y orienta con el soplo del Espiritu Santo el camino de la humanidad hacia el Reino. El
intercambio de dones implica todas las dimensiones de la vida de la Iglesia. Constituida en
Cristo como Pueblo de Dios por todos los pueblos de la tierra y articulada dindmicamente en la
comunion de las Iglesias locales, de sus agrupaciones, de las Iglesias sui iuris en el seno de la
Iglesia una y catolica, vive su mision favoreciendo y acogiendo “todas las riquezas, recursos y
formas de vida de los pueblos en lo que tienen de bueno y al acogerlos los purifica, consolida
y eleva” (LG 13). La exhortacion del apdstol Pedro —“como buenos administradores de la
multiforme gracia de Dios, ponga cada uno al servicio de los demaés el don que ha recibido” (1
Pe 4,10)— puede aplicarse ciertamente a cada Iglesia local. Un ejemplo paradigmatico e
inspirador de este intercambio de dones, que debe vivirse y revisarse hoy con particular atencion
debido a las cambiantes y apremiantes circunstancias historicas, es el que se da entre las Iglesias
de tradicion latina y las Iglesias catdlicas orientales. Un horizonte significativo de novedad y
esperanza en el que se pueden realizar formas de intercambio de dones, de busqueda del bien
comun y de compromiso coordinado en cuestiones sociales de relevancia global es el que se
esta configurando, por ejemplo, en grandes areas geograficas supranacionales e interculturales
como la Amazonia, la cuenca del rio Congo, y el mar Mediterraneo.

121. La Iglesia, a nivel local y en su unidad catolica, se propone como una red de
relaciones a través de la cual circula y se promueve la profecia de la cultura del encuentro, de
la justicia social, de la inclusion de los grupos marginados, de la fraternidad entre los pueblos,
del cuidado de la casa comun. El ejercicio concreto de esta profecia exige que los bienes de
cada Iglesia sean compartidos con espiritu de solidaridad, sin paternalismos ni asistencialismos,
respetando las diferentes identidades y promoviendo una sana reciprocidad, con el compromiso
—cuando sea necesario— de curar las heridas de la memoria y de emprender caminos de
reconciliacion. El intercambio de dones y la puesta en comun de recursos entre Iglesias locales
de diferentes regiones fomentan la unidad de la Iglesia, creando vinculos entre las comunidades
cristianas implicadas. Es preciso centrarse sobre las condiciones que garanticen que los
presbiteros que van a ayudar a las Iglesias pobres en clero no se conviertan sélo en un remedio
funcional, sino que sean un recurso de crecimiento para la Iglesia que los envia y para aquella
que los recibe. De igual modo hay que procurar que las ayudas econdmicas no degeneren en
asistencialismo, sino que promuevan la auténtica solidaridad evangélica y sean gestionados de
manera transparente y confiable.

122. El intercambio de dones tiene también un significado crucial en el camino hacia la
unidad plena y visible entre todas las Iglesias y Comuniones cristianas y, ademas, es un signo
eficaz de esa unidad, en la fe y el amor de Cristo, que favorece la credibilidad y el impacto de

41



la mision cristiana (cf. Jn 17,21). San Juan Pablo II aplicé esta expresion al didlogo ecuménico:
“el didlogo no es solo un intercambio de ideas. Siempre es de todos modos un ‘intercambio de
dones’” (UUS 28). Ha sido en el compromiso de encarnar el unico Evangelio en la diversidad
de contextos culturales, circunstancias historicas y desafios sociales donde las distintas
tradiciones cristianas, a la escucha de la Palabra de Dios y de la voz del Espiritu Santo, han
generado a lo largo de los siglos copiosos frutos de santidad, caridad, espiritualidad, teologia y
solidaridad a nivel social y cultural. Ha llegado el momento de valorar y tener muy en cuenta
estas preciosas riquezas con generosidad, con sinceridad, sin prejuicios, con gratitud al Sefior,
con apertura reciproca, haciéndonos don los unos a los otros sin asumir que son propiedad
exclusiva nuestra. El ejemplo de los santos y testigos de la fe de otras Iglesias y Comuniones
cristianas es también un don que podemos recibir, incluyendo su memoria en nuestro calendario
litirgico, especialmente la de los martires.

123. En el Documento sobre la fraternidad humana por la paz mundial y la convivencia
comun, firmado por el Papa Francisco y el Gran Iman de Al-Azhar Ahmed Al-Tayyeb en Abu
Dabi el 4 de febrero de 2019, se declara la voluntad de “asumir la cultura del dialogo como
camino; la colaboracion comin como conducta; el conocimiento reciproco como método y
criterio”. No se trata de una aspiracion anhelada ni de un aspecto opcional en el camino del
Pueblo de Dios en el hoy de la historia. En este camino, una Iglesia sinodal se compromete a
caminar, en los diferentes lugares donde vive, con creyentes de otras religiones y con personas
de otras convicciones, compartiendo gratuitamente la alegria del Evangelio y acogiendo con
gratitud sus respectivos dones, para construir juntos, como hermanos y hermanas todos, en un
espiritu de intercambio y ayuda mutua (cf. GS 40), la justicia, la fraternidad, la paz y el didlogo
interreligioso. En algunas regiones, las pequenas comunidades de barrio, donde se retnen las
personas independientemente de su pertenencia religiosa, ofrecen un ambiente propicio para un
triple didlogo: de vida, de accion y de oracion.

Vinculos para la unidad: Conferencias Episcopales y Asambleas eclesiales

124. El horizonte de comunién en el intercambio de dones es el criterio inspirador de las
relaciones entre las Iglesias. Combina la atencion a los vinculos que forman la unidad de toda
la Iglesia con el reconocimiento y la valoracion de las particularidades ligadas al contexto en el
que vive cada Iglesia local, con su historia y su tradicion. Adoptar un estilo sinodal permite a
las Iglesias moverse a ritmos diferentes. Las diferencias de ritmo pueden valorarse como
expresion de una diversidad legitima y como una oportunidad para intercambiar dones y
enriquecerse mutuamente. Este horizonte comun requiere discernir, identificar y promover
estructuras y practicas concretas para ser una Iglesia sinodal en mision.

125. Las Conferencias Episcopales expresan y ponen en practica la colegialidad de los
obispos para favorecer la comunidon entre las Iglesias y responder mas eficazmente a las
necesidades de la vida pastoral. Son un instrumento fundamental para crear vinculos, compartir
experiencias y buenas practicas entre las Iglesias, adaptando la vida cristiana y la expresion de
la fe a las diferentes culturas. También desempenan un papel importante en el desarrollo de la
sinodalidad, con la participacion de todo el Pueblo de Dios. Sobre la base de lo que surgid
durante el proceso sinodal, se propone:

a)  recoger los frutos de la reflexion sobre el estatuto teoldgico y juridico de las Conferencias

42



Episcopales;

b) precisar el ambito de la competencia doctrinal y disciplinar de las Conferencias
Episcopales. Sin comprometer la autoridad del obispo en la Iglesia que le ha sido
confiada, ni poner en peligro la unidad y la catolicidad de la Iglesia, el ejercicio colegial
de esta competencia puede favorecer la auténtica ensefianza de la unica fe de manera
adecuada e inculturada en los diversos contextos, identificando las expresiones litirgicas,
catequéticas, disciplinares, pastorales, teoldgicas y espirituales apropiadas (cf. AG 22);

c) realizar una evaluacion de la experiencia del funcionamiento efectivo de las Conferencias
Episcopales, de las relaciones entre los episcopados y con la Santa Sede, con el fin de
identificar las reformas concretas a realizar. Las visitas ad limina apostolorum podrian
ser una ocasion propicia para dicha evaluacion;

d)  garantizar que todas las didcesis formen parte de una provincia eclesidstica y de una
Conferencia Episcopal (cf. CD 40);

e) precisar el vinculo eclesial que las decisiones tomadas por una Conferencia Episcopal
generan, respecto a su propia didcesis, para cada obispo que haya participado en esas
mismas decisiones;

126. En el proceso sinodal, las siete Asambleas eclesiales continentales, celebradas a
comienzos de 2023, representaron una novedad significativa y son un legado que hay que
valorar como una forma eficaz de poner en practica la ensenanza del Concilio sobre el valor de
“cada gran territorio sociocultural” en la biisqueda de “una acomodacidon mas profunda en todo
el ambito de la vida cristiana” (AG 22). Su estatuto teoldgico y candnico, asi como el de las
agrupaciones continentales de Conferencias Episcopales, debera clarificarse mejor para poder
explotar su potencial para el ulterior desarrollo de una Iglesia sinodal. Corresponde
especialmente a los presidentes de las agrupaciones continentales de Conferencias Episcopales
alentar y apoyar la prosecucion de esta experiencia.

127. En las Asambleas eclesiales (regionales, nacionales, continentales) los miembros,
que expresan y representan la variedad del Pueblo de Dios (incluidos los obispos), participan
en el discernimiento que permitird a los obispos, colegialmente, tomar las decisiones a las que
estan obligados en virtud del ministerio que les ha sido confiado. Esta experiencia muestra
como la sinodalidad permite articular concretamente la implicacion de todos (el Pueblo santo
de Dios) y el ministerio de algunos (el Colegio episcopal) en el proceso de toma de decisiones
sobre la mision de la Iglesia. Se propone que el discernimiento pueda incluir, en formas
adaptadas a la diversidad de los contextos, espacios de escucha y didlogo con los otros
cristianos, representantes de otras religiones, instituciones publicas, organizaciones de la
sociedad civil y la sociedad en general.

128. A causa de particulares situaciones sociales y politicas, algunas Conferencias
Episcopales tienen dificultades para participar en asambleas continentales o en organismos
eclesiales supranacionales. Estara a cargo de la Santa Sede el ayudar a estas Conferencias
Episcopales promoviendo el didlogo y la confianza reciproca con los Estados, para que se les
dé la posibilidad de entrar en relacion con otras Conferencias Episcopales, con vistas al
intercambio de dones.

299

129. Para lograr una “saludable ‘descentralizacion’” (EG 16) y una efectiva inculturacion

43



de la fe, es necesario no s6lo reconocer el papel de las Conferencias Episcopales, sino también
revalorizar la institucion de los Concilios particulares, tanto provinciales como plenarios, cuya
celebracion periddica ha sido una obligacion durante gran parte de la historia de la Iglesia y que
estan previstos por el derecho vigente en el ordenamiento latino (cf. CIC cc. 439-446). Deberian
convocarse periddicamente. El procedimiento de reconocimiento de las conclusiones de los
Concilios particulares por parte de la Santa Sede (recognitio) deberia ser reformado, para
favorecer su publicacién oportuna, indicando plazos precisos o, en el caso de cuestiones
puramente pastorales o disciplinares (que no se refieran directamente a cuestiones de fe, moral
o disciplina sacramental), introduciendo una presuncion juridica, equivalente al consentimiento
tacito.

El servicio del Obispo de Roma

130. El proceso sinodal ha ayudado también a revisar los modos de ejercicio del
ministerio del Obispo de Roma a la luz de la sinodalidad. En efecto, la sinodalidad articula de
manera sinfonica las dimensiones comunitaria (“todos”), colegial (“algunos”) y personal
(“uno”) de cada Iglesia local y de toda la Iglesia. En esta perspectiva, el ministerio petrino es
inherente a la dinamica sinodal, asi como la dimensiéon comunitaria, que incluye a todo el
Pueblo de Dios, y aquella colegial del ministerio episcopal (cf. CTI, n. 64).

131. Se comprende asi el alcance de la afirmacion conciliar segiin la cual “dentro de la
comunion eclesidstica, existen legitimamente Iglesias particulares, que gozan de tradiciones
propias, permaneciendo inmutable el primado de la catedra de Pedro, que preside la asamblea
universal de la caridad, protege las diferencias legitimas y simultineamente vela para que las
divergencias sirvan a la unidad en vez de danarla” (LG 13). ElI Obispo de Roma, principio y
fundamento de la unidad de la Iglesia (LG 23), es el garante de la sinodalidad: a €l corresponde
convocar a la Iglesia en Sinodo, presidirlo y confirmar sus resultados. Como sucesor de Pedro,
tiene un papel tnico en la salvaguardia del depdsito de la fe y de las costumbres, asegurando
que los procesos sinodales sean fructiferos para la unidad y el testimonio. Junto con el Obispo
de Roma, el Colegio episcopal tiene un papel insustituible en apacentar la Iglesia toda (cf. LG
22-23) y en promover la sinodalidad en todas las Iglesias locales.

132. Como garante de la unidad en la diversidad, el Obispo de Roma vela por la
salvaguardia de la identidad de las Iglesias catdlicas orientales, en el respeto de sus antiguas
tradiciones teoldgicas, candnicas, liturgicas, espirituales y pastorales. Estas Iglesias estan
dotadas de sus propias estructuras sinodales deliberativas: Sinodo de los obispos de las Iglesias
patriarcales y arquidiocesanas mayores (cf. CCEO cc. 102 ss., 152), Concilio provincial (cf.
CCEO can. 137), Consejo de Jerarcas (cf. CCEO cc. 155, § 1, 164 ss.) y, finalmente, Asambleas
de Jerarcas de diversas Iglesias sui iuris (cf. CCEO can. 322). Como Iglesias sui iuris en plena
comunion con el Obispo de Roma, conservan su identidad oriental y autonomia. En el marco
de la sinodalidad, es oportuno revisar juntos la historia para curar las heridas del pasado y
profundizar nuevos modos de vivir la comunién que produzcan un cambio en las relaciones
entre las Iglesias catolicas orientales y la Curia Romana. Las relaciones entre la Iglesia latina y
las Iglesias catdlicas orientales deben caracterizarse por el intercambio de dones, la
colaboracion y el enriquecimiento reciproco.

44



133. Para incrementar estas relaciones, la Asamblea sinodal propone instituir un Consejo
de Patriarcas, Arzobispos Mayores y Metropolitas de las Iglesias catolicas orientales, presidido
por el Papa, que sea expresion de la sinodalidad e instrumento para promover la comunion y la
puesta en comun del patrimonio litargico, teoldgico, candnico y espiritual. El éxodo de muchos
fieles orientales a regiones de rito latino corre el riesgo de comprometer su identidad. Para hacer
frente a esta situacion, deben desarrollarse instrumentos y normas que refuercen al maximo la
colaboracion entre la Iglesia latina y las Iglesias catdlicas orientales. La Asamblea sinodal
recomienda un didlogo sincero y una colaboracion fraterna entre los obispos latinos y orientales,
para asegurar una mejor atencion pastoral a los fieles orientales que carecen de presbiteros del
propio rito y para garantizar, con la debida autonomia, la participacion de los obispos orientales
en las Conferencias Episcopales. Por ultimo, propone al Santo Padre que convoque un Sinodo
especial para promover la consolidacion y el renacimiento de las Iglesias catdlicas orientales.

134. La reflexion sobre el ejercicio del ministerio petrino en clave sinodal debe realizarse
en la perspectiva de la “saludable ‘descentralizacion’ (EG 16), pedida con insistencia por el
Papa Francisco y solicitada por muchas Conferencias Episcopales. En la formulacion dada por
la constitucion apostolica Praedicate Evangelium, esta supone “dejar a la competencia de los
pastores la facultad de resolver en el ejercicio de ‘su propia competencia de maestros’ y pastores
las cuestiones que conocen bien y que no afectan a la unidad de doctrina, disciplina y comunién
de la Iglesia, actuando siempre con esa corresponsabilidad que es fruto y expresion de ese
mysterium communionis especifico que es la Iglesia” (PE 11, 2). Para proceder en esta direccion,
se podria identificar mediante un estudio teoldgico y candnico qué materias deben reservarse al
Papa (reservatio papalis) y cuales deben ser restituidas a los obispos en sus Iglesias o
agrupaciones de Iglesias, en linea con el reciente “motu proprio” Competentias quasdam
decernere (15 de febrero de 2022). De hecho, “asignar algunas competencias, sobre
disposiciones del cddigo destinadas a garantizar la unidad de la disciplina de la Iglesia
universal, a la potestad ejecutiva de las Iglesias y de las instituciones eclesiales locales,
corresponde a la dindmica eclesial de la comunion algunas competencias, sobre disposiciones
del cédigo destinadas a garantizar la unidad de la disciplina de la Iglesia toda, a la potestad
ejecutiva de las Iglesias y de las instituciones eclesiales locales, sobre la base de la dindmica
eclesial de la comunion” (Proemio). La elaboracion de la legislacion canonica por parte de
quienes tienen la tarea y la autoridad deberia tener un estilo sinodal y madurar como fruto de
un discernimiento eclesial.

135. La constitucion apostolica Praedicate Evangelium ha configurado el servicio de la
Curia Romana en sentido sinodal y misionero, insistiendo en que “no se sitia entre el Papa y
los obispos, sino que se pone al servicio de ambos en la forma que conviene a la naturaleza de
cada uno” (PE L.8). Su aplicacion debe promover una mayor colaboracion entre los dicasterios
y favorecer la escucha de las Iglesias locales. Antes de publicar documentos normativos
importantes, se exhorta a los dicasterios a iniciar una consulta con las Conferencias Episcopales
y con los organismos correspondientes de las Iglesias catolicas orientales. En la logica de la
transparencia y de la rendicidon de cuentas, esbozada con anterioridad, podrian preverse formas
de evaluacion periodica del trabajo de la Curia. Dicha evaluacion, en una perspectiva sinodal
misionera, podria concernir también a los representantes pontificios. Las visitas ad limina
apostolorum son el momento culminante de las relaciones de los pastores de las Iglesias locales
con el Obispo de Roma y sus mas estrechos colaboradores de la Curia Romana. Muchos obispos

45



desearian que se revisara la forma en que se realizan, para que sean cada vez mas ocasiones de
intercambio abierto y de escucha reciproca. Es importante para el bien de la Iglesia favorecer
el conocimiento mutuo y los lazos de comunidn entre los miembros del Colegio cardenalicio,
teniendo en cuenta también su diversidad de origen y de cultura. La sinodalidad debe inspirar
su colaboracion al ministerio petrino y su discernimiento colegial en los Consistorios ordinarios
y extraordinarios.

136. Entre los lugares para practicar la sinodalidad y la colegialidad a nivel de la Iglesia
toda, destaca ciertamente el Sinodo de los Obispos, que la constitucion apostolica Episcopalis
communio ha transformado de ser un evento a un proceso eclesial. Establecido por san Pablo
VI como asamblea de obispos convocada para participar, a través del consejo, en la solicitud
del Romano Pontifice por toda la Iglesia, es ahora, en forma de proceso por etapas, expresion e
instrumento de la relacion constitutiva entre todo el Pueblo de Dios, el Colegio de los obispos
y el Papa. En efecto, todo el santo Pueblo de Dios, los obispos a quienes se les confia sus
porciones y el Obispo de Roma, participan plenamente en el proceso sinodal, cada uno segun
su propia funcion. Esta participacion se manifiesta en la Asamblea sinodal reunida en torno al
Papa, que, en su composicion, muestra la catolicidad de la Iglesia. En particular, como explico
el Papa Francisco, la composicion de esta XVI Asamblea General Ordinaria es “mas que un
hecho contingente. Esta expresa una modalidad del ejercicio del ministerio episcopal coherente
con la Tradicion viva de la Iglesia y con la ensefianza del Concilio Vaticano II” (Discurso en
la Primera Congregacion General de la Segunda Sesion de la XVI Asamblea General
Ordinaria del Sinodo de los Obispos, 2 de octubre de 2024). El Sinodo de los Obispos, aun
conservando su naturaleza episcopal, ha visto y podria ver en el futuro, en la participacion de
otros miembros del Pueblo de Dios, “la forma en que estd llamado a asumir el ejercicio de la
autoridad episcopal en una Iglesia consciente de ser constitutivamente relacional y por ello
sinodal” (ibid.), para la mision. En la profundizacion de la identidad del Sinodo de los Obispos
es esencial que, en el proceso sinodal y en las Asambleas, aparezca y se realice concretamente
la articulacion entre la implicacion de todos (el Pueblo santo de Dios), el ministerio de algunos
(el Colegio episcopal) y la presidencia de uno (el Sucesor de Pedro).

137. Entre los frutos mas significativos del Sinodo 2021-2024 est4 la intensidad del
impulso ecuménico. La necesidad de encontrar “una forma de ejercicio del primado que [...] se
abra a una situacion nueva” (UUS 95) es un desafio fundamental tanto para una Iglesia sinodal
misionera como para la unidad de los cristianos. El Sinodo acoge con satisfaccion la reciente
publicacion del Dicasterio para la Promocion de la Unidad de los Cristianos E/ Obispo de Roma.
Primado y sinodalidad en los didlogos ecuménicos y en las respuestas a la enciclica Ut unum
sint, que ofrece perspectivas para una ulterior profundizacioén. El documento muestra que la
promocidn de la unidad de los cristianos es un aspecto esencial del ministerio del Obispo de
Roma y que el camino ecuménico ha favorecido una comprensiéon mas profunda del mismo.
Las propuestas concretas que contiene sobre una relectura o un comentario oficial de las
definiciones dogmaticas del Concilio Vaticano I sobre el primado, una distincion mas clara
entre las distintas responsabilidades del Papa, la promocion de la sinodalidad y la busqueda de
un modelo de unidad basado en una eclesiologia de comunidn, ofrecen perspectivas
prometedoras para el camino ecuménico. La Asamblea sinodal espera que este documento sirva
de base para ulteriores reflexiones con los otros cristianos, “por supuesto juntos”, sobre el

46



ejercicio del ministerio de unidad del Obispo de Roma como “servicio de amor reconocido por
unos y otros” (UUS 95).

138. La riqueza que representa la participacion de delegados fraternos de otras Iglesias y
Comuniones cristianas en la Asamblea sinodal nos invita a prestar mas atencion a las practicas
sinodales de nuestros interlocutores ecuménicos, tanto de Oriente como de Occidente. El
didlogo ecuménico es fundamental para desarrollar una comprension de la sinodalidad y de la
unidad de la Iglesia. Nos empuja a imaginar practicas sinodales auténticamente ecuménicas,
incluso hasta formas de consulta y discernimiento sobre cuestiones urgentes de interés comun,
como podria ser la celebracion de un sinodo ecuménico sobre la evangelizacion. También nos
invita a rendir cuentas reciprocamente de lo que somos, lo que hacemos y lo que ensefiamos.
En la raiz de esta posibilidad esté el hecho de que estamos unidos en el inico Bautismo, del que
brota la identidad del Pueblo de Dios y el dinamismo de la comunion, la participacion y la
mision.

139. El 2025, Afio del Jubileo, es también el aniversario del primer Concilio Ecuménico,
en el que se formuld, de manera sinodal, el simbolo de la fe que une a todos los cristianos. La
preparacion y conmemoracion conjunta del 1700 aniversario del Concilio de Nicea deberia ser
una ocasion para profundizar y confesar juntos la fe cristologica y poner en practica formas de
sinodalidad entre los cristianos de todas las tradiciones. Sera también una ocasidon para
promover iniciativas audaces en favor de una fecha comun de pascua, de modo que podamos
celebrar la resurreccion del Sefior el mismo dia, como providencialmente sucedera en 2025, y
dar asi mayor fuerza misionera al anuncio de Aquel que es la vida y la salvacion del mundo
entero.

47



Parte V — “También yo los envio”
Formar un pueblo de discipulos misioneros

Jesuis repitio: «Paz a vosotros. Como el Padre me ha enviado, asi también os envio yoy. 2Y,
dicho esto, soplo sobre ellos y les dijo: «Recibid el Espiritu Santoy (Jn 20,21-22)

140. En la tarde de Pascua, Cristo entrega a los discipulos el don mesianico de su paz y
los hace participes de su mision. Su paz es plenitud de ser, armonia con Dios, con los hermanos
y las hermanas, y con la creacidn; la mision es anunciar el Reino de Dios, ofreciendo a toda
persona, sin excluir a nadie, la misericordia y el amor del Padre. El gesto delicado que acompatria
las palabras del Resucitado recuerda lo que Dios hizo al principio. Ahora, en el Cenéculo, con
el soplo del Espiritu comienza la nueva creacion: nace un pueblo de discipulos misioneros.

141. Para que el Pueblo santo de Dios pueda testimoniar a todos la alegria del Evangelio,
creciendo en la practica de la sinodalidad, necesita una formacion adecuada: ante todo en la
libertad de hijos e hijas de Dios en el seguimiento de Jesucristo, contemplado en la oraciéon y
reconocido en los pobres. La sinodalidad, en efecto, implica una profunda conciencia
vocacional y misionera, fuente de un estilo renovado en las relaciones eclesiales, de nuevas
dinamicas participativas y de discernimiento eclesial, asi como de una cultura de la evaluacion,
que no puede establecerse sin el acompafiamiento de procesos formativos especificos. La
formacion en el estilo sinodal de la Iglesia promovera la conciencia de que los dones recibidos
en el Bautismo son talentos que hay que hacer fructificar para el bien de todos: no pueden
ocultarse ni permanecer inoperantes.

142. La formacion del discipulo misionero comienza con la iniciacion cristiana y hunde
sus raices en ella. En la historia de cada uno esta el encuentro con muchas personas y grupos o
pequefias comunidades que han contribuido a introducirnos en la relacion con el Sefior y en la
comunion de la Iglesia: padres y familiares, padrinos y madrinas, catequistas y educadores,
animadores de la liturgia y trabajadores en el campo de la caridad, didconos, presbiteros y el
mismo obispo. A veces, una vez terminado el camino de la Iniciacion, el vinculo con la
comunidad se debilita y se descuida la formacion. Sin embargo, ser discipulos misioneros del
Sefior no es una meta que se alcanza de una vez para siempre. Implica conversion continua,
crecimiento en el amor “hasta alcanzar la medida de la plenitud de Cristo” (Ef 4,13) y apertura
a los dones del Espiritu para un testimonio vivo y gozoso de la fe. Por eso es importante
redescubrir como la celebracion dominical de la Eucaristia forma a los cristianos: “la plenitud
de nuestra formacion es la conformaciéon con Cristo [...]: no se trata de un proceso mental y
abstracto, sino de llegar a ser EI” (DD 41). Para muchos fieles, la Eucaristia dominical es el
unico contacto con la Iglesia: cuidar su celebracion de la mejor manera, con particular atencion
a la homilia y a la “participacion activa” (SC 14) de todos, es decisivo para la sinodalidad. En
la Misa, de hecho, acontece como una gracia concedida desde lo alto, antes de ser el resultado
de nuestros propios esfuerzos: bajo la presidencia de uno y gracias al ministerio de algunos,
todos pueden participar en la doble mesa de la Palabra y del Pan. El don de la comunion, de la
mision y de la participacion —Ilas tres piedras angulares de la sinodalidad— se realiza y se
renueva en cada Eucaristia.

143. Una de las peticiones que ha surgido con mas fuerza de todas las partes a lo largo
del proceso sinodal es que la formacion sea integral, continua y compartida. Su finalidad no es

48



so6lo la adquisicion de conocimientos tedricos, sino la promocion de la capacidad de apertura y
encuentro, de compartir y colaborar, de reflexion y discernimiento en comun, de lectura
teologica de las experiencias concretas. Por tanto, debe cuestionar todas las dimensiones de la
persona (intelectual, afectiva, relacional y espiritual) e incluir experiencias concretas
debidamente acompafiadas. Igualmente fue manifestada la insistencia en la necesidad de una
formacion en la que participen juntos hombres y mujeres, laicos, consagrados, ministros
ordenados y candidatos para el ministerio ordenado, que les permita crecer en el conocimiento
y estima mutuos y en la capacidad de colaborar. Esto requiere la presencia de formadores
idéneos y competentes, capaces de confirmar con la vida lo que transmiten con la palabra: sélo
asi la formacion serd verdaderamente generadora y transformadora. Tampoco debemos pasar
por alto la contribucidon que las disciplinas pedagogicas pueden aportar a la preparacion de
cursos de formacion bien orientados, atentos a los procesos de aprendizaje en la edad adulta y
al acompaniamiento de las personas y las comunidades. Por tanto, debemos invertir en la
formacion de formadores.

144. La Iglesia dispone ya de muchos lugares y recursos para la formacion de discipulos
misioneros: familias, pequenias comunidades, parroquias, agregaciones eclesiales (institutos,
movimientos y nuevas comunidades), seminarios, comunidades religiosas, instituciones
académicas, pero también lugares de servicio y de trabajo con los marginados, experiencias
misioneras y de voluntariado. En todos estos dmbitos la comunidad expresa su capacidad de
educar en el discipulado y de acompanar en el testimonio, en un encuentro que a menudo retine
a personas de distintas generaciones, desde los mas jovenes hasta los ancianos. En la Iglesia
nadie es mero destinatario de la formacion: todos somos sujetos activos y tenemos algo que
donar a los demas. La piedad popular es también un tesoro precioso de la Iglesia, que ensena el
camino a todo el Pueblo de Dios.

145. Entre las practicas formativas que pueden recibir un nuevo impulso de la sinodalidad,
se debe prestar particular atencion a la catequesis para que, ademds de declinarse en los
itinerarios de la Iniciacion, sea cada vez mas “en salida” y hacia afuera. Las comunidades de
discipulos misioneros sabran practicarla en el signo de la misericordia y acercarla a la
experiencia de cada uno, llevandola a las periferias existenciales, sin perder en esto la referencia
al Catecismo de la Iglesia Catdlica. Puede convertirse asi en un “laboratorio de didlogo” con
los hombres y mujeres de nuestro tiempo (cf. Pontificio Consejo para la Promocion de la Nueva
Evangelizacion, Directorio general para la catequesis, 54) e iluminar su busqueda de sentido.
En muchas Iglesias, los catequistas son el recurso fundamental para el acompafiamiento y la
formacidn; en otras, su servicio debe ser mas valorado y sostenido por la comunidad, alejandose
de una légica de delegacion, que contradice la sinodalidad. Teniendo en cuenta la amplitud de
los fendmenos migratorios, es importante que la catequesis promueva el conocimiento mutuo
entre las Iglesias de los paises de origen y de acogida.

146. Ademas de los ambientes y recursos especificamente pastorales, la comunidad
cristiana esta presente en muchas otras instituciones de formacion, como la escuela, la
formacion profesional, la universidad, la formacion para el compromiso social y politico, el
mundo del deporte, la musica y el arte. A pesar de la diversidad de contextos culturales, que
determinan précticas y tradiciones muy diferentes, las instituciones de formacion de inspiracion
catdlica estan a menudo en contacto con personas que no frecuentan otros ambientes eclesiales.
Inspiradas en las practicas de la sinodalidad, pueden convertirse en un laboratorio de relaciones

49



amistosas y participativas, en un contexto en el que el testimonio de vida, las competencias y
la organizacion educativa son principalmente laicales e implican prioritariamente a las familias.
En particular, las escuelas y universidades de inspiracion catolica desempefian un papel
importante en el didlogo entre fe y cultura y en la educacién moral en valores, ofreciendo una
formacion orientada a Cristo, icono de la vida en plenitud. Cuando lo consiguen, se muestran
capaces de promover una alternativa a los modelos dominantes, a menudo inspirados en el
individualismo y la competencia, asumiendo asi también una funcion profética. En algunos
contextos, son el tinico &mbito en el que los nifios y los jovenes entran en contacto con la Iglesia.
Cuando se inspiran en el dialogo intercultural e interreligioso, su accion educativa es apreciada
también por personas de otras tradiciones religiosas como una forma de auténtica promocion
humana.

147. La formacion sinodal compartida para todos los bautizados constituye el horizonte
dentro del cual comprender y practicar la formacion especifica necesaria para los ministerios
individuales y para los diversos estados de vida. Para ello es necesario que se realice como
intercambio de dones entre las diversas vocaciones (comunién), en la perspectiva de un servicio
a realizar (mision) y en un estilo de implicacion y educacion en la corresponsabilidad
diferenciada (participacion). Esta exigencia, surgida con fuerza del proceso sinodal, requiere
no pocas veces un exigente cambio de mentalidad y un enfoque renovado de los ambientes y
procesos formativos. Implica, sobre todo, una disposicion interior a dejarse enriquecer por el
encuentro con hermanos y hermanas en la fe, superando prejuicios y visiones partidistas. La
dimension ecuménica de la formacion no puede sino favorecer este cambio de mentalidad.

148. A lo largo del proceso sinodal se ha expresado ampliamente la peticion de que los
itinerarios de discernimiento y formacion de los candidatos al ministerio ordenado se
configuren al estilo sinodal. Esto significa que deben prever una presencia significativa de
figuras femeninas, una insercion en la vida cotidiana de las comunidades y una educacion para
colaborar con todos en la Iglesia y practicar el discernimiento eclesial. Esto implica una valiente
inversion de energia en la preparacion de los formadores. La Asamblea pide una revision de la
Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis que incorpore las peticiones maduradas en el
Sinodo, traduciéndolas en indicaciones precisas para una formacion a la sinodalidad. Los cursos
de formacion deben ser capaces de despertar en los candidatos la pasion por la mision ad gentes.
No menos necesaria es la formacion de los obispos, para que puedan asumir mejor su mision
de componer en la unidad los dones del Espiritu y ejercer en estilo sinodal la autoridad que les
ha sido conferida. El estilo sinodal de formacion implica que la dimension ecuménica esté
presente en todos los aspectos del camino hacia el ministerio ordenado.

149. En la formacion del Pueblo de Dios a la sinodalidad, es necesario considerar también
algunos ambitos especificos, a los que el proceso sinodal ha llamado insistentemente la
atencion. El primero se refiere al impacto del ambiente digital en los procesos de aprendizaje,
en la capacidad de concentracioén, en la percepcion de si mismo y del mundo, y en la
construccion de las relaciones interpersonales. La cultura digital constituye una dimension
crucial del testimonio de la Iglesia en la cultura contemporanea, asi como un campo misionero
emergente. Por eso es necesario cuidar que el mensaje cristiano esté presente en la red de formas
fiables que no distorsionen su contenido de forma ideoldgica. Aunque lo digital tiene un gran
potencial para mejorar nuestras vidas, también puede causar dafios y perjuicios, a través del
acoso, la desinformacion, la explotacion sexual y la adiccion. Es importante que las

50



instituciones educativas de la Iglesia ayuden a nifios y adultos a desarrollar habilidades criticas
para navegar con seguridad por la red.

150. Otro ambito de gran importancia es la promocion en todos los ambientes eclesiales
de una cultura de tutela y proteccion (safeguarding), para hacer de las comunidades lugares
cada vez mas seguros para los menores y las personas vulnerables. Ya se ha comenzado a
trabajar para dotar a las estructuras eclesiales de normas y procedimientos legales que permitan
prevenir los abusos y responder a tiempo ante comportamientos inadecuados. Es necesario
continuar con este compromiso, ofreciendo una formacion especifica y continua, adecuada a
quienes trabajan en contacto con menores y adultos vulnerables, para que puedan actuar con
competencia y sepan captar las sefiales, a menudo silenciosas, de quienes estan viviendo un
drama y necesitan ayuda. La acogida y el apoyo a las victimas es una tarea delicada e
indispensable que requiere una gran humanidad y debe llevarse a cabo con la ayuda de personas
cualificadas. Todos debemos dejarnos estremecer por su sufrimiento y practicar esa proximidad
que, mediante opciones concretas, les alivia, les ayuda y prepara un futuro diferente para todos.
Los procesos de safeguarding deben ser objeto de seguimiento y evaluacidon constantes. Las
victimas y los sobrevivientes deben ser acogidos y apoyados con gran sensibilidad.

151. Los temas de la doctrina social de la Iglesia, el compromiso por la paz y la justicia,
el cuidado de la casa comun y el didlogo intercultural e interreligioso también deben ser mas
difundidos en el Pueblo de Dios, para que la accion de los discipulos misioneros incida en la
construccion de un mundo mas justo y fraterno. El compromiso por la defensa de la vida y los
derechos de la persona, por el orden justo de la sociedad, por la dignidad del trabajo, por una
economia justa y solidaria, por una ecologia integral, forman parte de la mision evangelizadora
que la Iglesia esta llamada a vivir y encarnar en la historia.

51



Conclusion

Un banquete para todos los pueblos

Al saltar a tierra, ven unas brasas con un pescado puesto encima y pan. Jesus les dice:
«Vamos, almorzady. Ninguno de los discipulos se atrevia a preguntarle quién era, porque
sabian bien que era el Sefior. Jesus se acerca, toma el pan y se lo da, y lo mismo el pescado

(Jn21,9.12.13)

152. El relato de la pesca milagrosa termina con un banquete. El Resucitado ha pedido
a los discipulos que obedezcan su palabra, que echen las redes y las saquen a tierra; es El, sin
embargo, quien prepara la mesa y les invita a comer. Hay panes y peces para todos, como
cuando los habia multiplicado para la multitud hambrienta. Por encima de todo, esté el estupor
y el encanto de su presencia, tan clara y resplandeciente que no se hacen preguntas. Al comer
con los suyos, después de que le habian abandonado y negado, el Resucitado abre de nuevo
el espacio de la comunion e imprime para siempre en los discipulos la huella de una
misericordia que se abre de par en par al futuro. Por eso, los testigos de la Pascua se calificaran
asi: “nosotros que hemos comido y hemos bebido con €l después de su resurreccion de entre
los muertos” (Hch 10,41).

153. En el banquete del Resucitado con los discipulos encuentra cumplimiento la
imagen del profeta Isaias que inspird los trabajos de la Asamblea sinodal: una mesa
sobreabundante y deliciosa preparada por el Seiior en la cima del monte, simbolo de
convivialidad y comunidn, destinada a todos los pueblos (Is 25,6-8). La mesa que el Sefior
prepara para los suyos después de la Pascua es un signo de que el banquete escatoldgico ya
ha comenzado. Aunque sélo en el cielo tendra su plenitud, la mesa de la gracia y de la
misericordia ya estd puesta para todos y la Iglesia tiene la mision de llevar este espléndido
anuncio a un mundo cambiante. Mientras se alimenta en la Eucaristia del Cuerpo y de la
Sangre del Sefior, sabe que no puede olvidar a los pobres, a los Gltimos, a los excluidos, a los
que no conocen el amor y estan sin esperanza, ni a los que no creen en Dios 0 no se reconocen
en ninguna religion instituida. Los lleva al Sefior en la oracion y luego sale a su encuentro,
con la creatividad y audacia que le inspira el Espiritu. Asi, la sinodalidad de la Iglesia se
convierte en profecia social, inspirando nuevos caminos también para la politica y la
economia, colaborando con todos los que creen en la fraternidad y la paz en un intercambio
de dones con el mundo.

154. Viviendo el proceso sinodal hemos tomado nueva conciencia de que la salvacion
que hay que recibir y proclamar pasa a través de las relaciones. Se vive y se testimonia juntos.
La historia se nos presenta tragicamente marcada por la guerra, la rivalidad por el poder, por
miles injusticias y represiones. Sabemos, sin embargo, que el Espiritu ha puesto en el corazon
de cada ser humano un deseo profundo y silencioso de relaciones auténticas y de vinculos
verdaderos. La creacion misma habla de unidad y de compartir, de variedad y de
entrelazamiento entre las distintas formas de vida. Todo nace de la armonia y tiende a la
armonia, incluso cuando sufre la herida devastadora del mal. El sentido ultimo de la
sinodalidad es el testimonio que la Iglesia esta llamada a dar de Dios, Padre, Hijo y Espiritu

52



Santo, la armonia del amor que se derrama de si misma para darse al mundo. Caminando en
estilo sinodal, en el entrelazamiento de nuestras vocaciones, carismas y ministerios, y
saliendo al encuentro de todos para llevar la alegria del Evangelio, podremos vivir la
comunién que salva: con Dios, con toda la humanidad y con toda la creacion. De este modo,
gracias al compartir, comenzaremos ya a experimentar el banquete de vida que Dios ofrece a
todos los pueblos.

155. A la Virgen Maria, que lleva el espléndido titulo de Odigitria, Aquella que indica y
guia el camino, confiamos los resultados de este Sinodo. Que Ella, Madre de la Iglesia, que en
el Cenaculo ayudo a la comunidad naciente a abrirse a la novedad de Pentecostés, nos ensefie a
ser un Pueblo de discipulos misioneros que caminan juntos: una Iglesia sinodal.

26 de octubre de 2024

Francisco

53



Apéndice

54



Los textos del Santo Padre contenidos en el Apéndice se refieren a la Segunda Sesion de la XVI
Asamblea General Ordinaria del Sinodo de los Obispos (2-27 de octubre de 2024)

55



1* Congregacion General
Discurso inaugural

Aula Pablo VI, miércoles 2 de octubre de 2024
Queridos hermanos y hermanas:

Desde que la Iglesia de Dios ha sido “convocada en Sinodo”, en octubre de 2021, hemos
recorrido juntos una parte del largo camino al que Dios Padre llama desde siempre a su pueblo,
enviandolo entre todas las gentes para llevar el alegre anuncio de que Jesucristo es nuestra paz
(cf. Ef 2,14) y confirméandolo en la mision con el Santo Espiritu.

Esta Asamblea, guiada por el Espiritu Santo, que «infunde calor de vida en el hielo, doma el
espiritu indomito, guia al que tuerce el sendero» (Secuencia de Pentecostés), debera ofrecer su
contribucion para que se conforme una Iglesia sinodal en mision, que sepa salir de si misma y
habitar las periferias geograficas y existenciales cuidando que se establezcan lazos con todos
en Cristo nuestro Hermano y Sefior.

Hay un texto de un autor espiritual del s. IV que podria resumir lo que sucede cuando se deja
obrar al Espiritu Santo a partir del Bautismo, que nos genera a todos en igual dignidad (cf.
Macario de Alejandria, Hom. 18, 7-11; PG 34, 639-642). Las experiencias que describe nos
permiten reconocer lo que ha sucedido en estos tres afios y cuanto podra todavia suceder.

La reflexion de este autor espiritual nos ayuda a comprender que el Espiritu Santo es una guia
segura, y nuestra primera tarea es aprender a distinguir su voz, porque El habla en todos y en
todas las cosas. Este proceso sinodal nos ha permitido experimentarlo.

El Espiritu Santo nos acompafia siempre. Es consuelo en la tristeza y en el llanto, sobre todo,
cuando —precisamente por el amor que nutrimos por la humanidad— frente a lo que no va
bien, a las injusticias que prevalecen, a la obstinacion con la que nos oponemos a responder con
el bien frente al mal, a la dificultad de perdonar, a la falta de valentia para buscar la paz, caemos
en el desanimo, nos parece que no haya nada que hacer y nos entregamos a la desesperacion.
Asi como la esperanza es la virtud mas humilde pero también la mas fuerte, la desesperacion
es lo peor.

El Espiritu Santo enjuga las lagrimas y consuela porque comunica la esperanza de Dios. Dios
no se cansa, porque su amor no se cansa.

El Espiritu Santo penetra en aquella parte de nosotros que frecuentemente es muy parecida a
las salas de los tribunales, donde ponemos a los imputados en el banquillo y formulamos
nuestros juicios, normalmente para condenarlos. Precisamente Macario, en su homilia, nos dice
que el Espiritu Santo enciende un fuego en quienes lo reciben, «los inflama con una alegria y
amor tan grandes que, si pudieran, abrazarian en su corazdn a todos, sin distincion de buenos y
malos». Esto porque Dios acoge a todos, siempre, no lo olvidemos: a todos, todos, todos y
siempre; y a todos ofrece nuevas posibilidades de vida, hasta el altimo momento. Es por esto
que nosotros debemos perdonar a todos y siempre, conscientes que la disposicion a perdonar
nace de la experiencia de haber sido perdonados. Solo uno es incapaz de perdonar: aquel que
no ha sido perdonado.

56



Ayer, durante la vigilia penitencia tuvimos esta experiencia. Hemos pedido perdon, nos hemos
reconocido pecadores. Hemos dejado de lado el orgullo, nos hemos alejado de la presuncion de
sentirnos mejores que los demaés. ;Nos ha ayudado a ser méas humildes?

También la humildad es un don del Espiritu Santo, y debemos pedirselo. La humildad como
dice la etimologia de la palabra nos restituye a la tierra, al humus, y nos recuerda el origen,
donde sin el soplo del Creador continuariamos a ser barro sin vida. La humildad nos permite
mirar al mundo reconociendo que no somos mejores que los demas. Como dice san Pablo: «no
os tengais por sabios» (Rm 12,16). Y no se puede ser humildes sin amor. Los cristianos deberian
ser como aquellas mujeres descritas por Dante Alighieri en un soneto, mujeres que tienen dolor
en el corazén por la pérdida del padre de su amiga Beatriz: «vosotras que traéis semblante
humilde, bajos los ojos y el dolor marcado» (La Vida Nueva, XXII, 9). Esta es la humildad
solidaria y compasiva, de quien se siente hermano y hermana de todos, padeciendo el mismo
dolor, y reconociendo en las heridas y en las llagas de cada uno, las heridas y las llagas de
nuestro Sefior.

Los invito a meditar en oracion sobre este hermoso texto espiritual, y a reconocer que la Iglesia
—semper reformanda— no puede caminar y renovarse sin el Espiritu Santo y sus sorpresas;
sin dejarse modelar por las manos de Dios creador, del Hijo, Jesucristo, y del Espiritu Santo,
como nos ensefia san Ireneo de Lyon (cf. Contra las herejias, 1V, 20, 1).

En efecto, desde que en el principio Dios saco de la tierra al hombre y a la mujer; desde que
Dios llam¢6 a Abrahén a ser una bendicion para todos los pueblos de la tierra y llamo6 a Moisés
para conducir a través del desierto a un pueblo liberado de la esclavitud; desde que la Virgen
Maria acogio la Palabra que la hizo Madre del Hijo de Dios segun la carne y Madre de cada
discipulo y de cada discipula de su Hijo; desde que el Sefior Jesus, crucificado y resucitado,
derram6 su Santo Espiritu en Pentecostés: desde entonces estamos en camino, como
‘misericordiados’, hacia el pleno y definitivo cumplimiento del amor del Padre. Y no olvidemos
esta palabra: somos ‘misericordiados’.

Conocemos la belleza y la fatiga del camino. Lo recorremos juntos, como pueblo que, también
en este tiempo, es signo e instrumento de intima unidn con Dios y de la unidad de todo el género
humano (cf. LG 1). Lo recorremos con cada hombre y cada mujer de buena voluntad y para
todos ellos, pues en cada uno de ellos trabaja invisiblemente la gracia (cf. GS 22). Lo
recorremos convencidos de la esencia relacional de la Iglesia, cuidando que las relaciones que
nos han sido donadas y que han sido encomendadas a nuestra responsable creatividad sean
siempre manifestaciones de la gratuidad de la misericordia. Alguien que se dice cristiano y no
entra en la gratuidad y en la misericordia de Dios es simplemente un ateo disfrazado de
cristiano. La misericordia de Dios nos hace confiables y responsables.

Hermanas, hermanos, recorramos este camino sabiendo que hemos sido llamados a reflejar la
luz de nuestro sol, que es Cristo, como palida luna que asume fiel y gozosamente la misién de
ser para el mundo sacramento de aquella luz, que no brilla por nosotros mismos.

La XVI Asamblea General Ordinaria del Sinodo de los Obispos, que llega ahora a su Segunda
Sesion, estd manifestando en modo original este “caminar juntos” del Pueblo de Dios.

La inspiracion que tuvo el Papa san Pablo VI, cuando en 1965 instituyo el Sinodo de los

Obispos, se ha revelado muy fecunda. En los sesenta afios transcurridos desde entonces hemos
aprendido a reconocer en el Sinodo de los Obispos un sujeto plural y sinfénico capaz de sostener

57



el camino y la mision de la Iglesia catolica, ayudando de modo eficaz al Obispo de Roma en su
servicio a la comunion de todas las Iglesias y de la Iglesia toda.

San Pablo VI era perfectamente consciente de que «este Sinodo, como todas las instituciones
humanas, se podréa ir perfeccionando con el pasar del tiempo» (Apostolica sollicitudo, 15
septiembre 1965). La constitucion apostolica Episcopalis communio ha buscado sacar provecho
de la experiencia de las distintas Asambleas sinodales (ordinarias, extraordinarias, especiales),
configurando en modo explicito la Asamblea sinodal como proceso y no s6lo como evento.

El proceso sinodal es también un proceso de aprendizaje, durante el cual la Iglesia aprende a
conocerse mejor a si misma y a individuar las formas de accion pastoral mas adecuadas para la
mision que su Sefior le confia. Este proceso de aprendizaje implica también las formas de
ejercicio del ministerio de los pastores, en particular de los obispos.

Cuando decidi convocar como miembros de pleno derecho de esta XVI Asamblea también a un
nimero significativo de laicos y consagrados (hombres y mujeres), didconos y presbiteros,
desarrollando cuanto ya en parte estaba previsto para las precedentes Asambleas, lo hice en
coherencia con la comprension del ejercicio del ministerio episcopal expresada por el Concilio
Ecuménico Vaticano II: el obispo, principio y fundamento visible de unidad de la Iglesia
particular, no puede vivir su servicio sino en el Pueblo de Dios, con el Pueblo de Dios,
precediendo, estando en medio, y siguiendo la porcidon del Pueblo de Dios que le ha sido
confiada. Esta comprension inclusiva del ministerio episcopal exige ser puesta de manifiesto y
reconocible, evitando dos peligros: el primero la abstraccion que olvida la fértil concrecion de
los lugares y de las relaciones, y el valor de cada persona; el segundo peligro es el de romper la
comunion contraponiendo jerarquia a fieles laicos. Por supuesto, no se trata de sustituir la una
con los otros, agitados por el grito: “ahora nos toca a nosotros”. No, esto no esta bien, decir
“ahora nos toca a nosotros, los laicos”, “ahora nos toca a nosotros, los sacerdotes’; no, esto no
esta bien. Se nos pide més bien ejercitarnos juntos en un arte sinfonico, en una composicion
que nos une a todos en el servicio al servicio de la misericordia de Dios, segin los diferentes
ministerios y carismas que el obispo tiene la tarea de reconocer y promover.

Caminar juntos, todos, todos, todos, es un proceso en el cual la Iglesia, docil a la accion del
Espiritu Santo, sensible en el captar los signos de los tiempos (cf. GS 4), se renueva
continuamente y perfecciona su sacramentalidad, para ser testigo creible de la mision a la que
ha sido llamada, para reunir a todos los pueblos de la tierra en el unico Pueblo esperado al final,
cuando Dios mismo nos haré sentar en el banquete que El ha preparado (cf. Is 25,6-10).

La composicion de esta XVI Asamblea es por tanto algo mas que un hecho contingente. Esta
expresa una modalidad del ejercicio del ministerio episcopal coherente con la Tradicion viva
de la Iglesia y con la ensefianza del Concilio Vaticano II. Nunca el obispo, como tampoco
ningun cristiano, puede pensar en si mismo “sin el otro”. Como nadie se salva solo, el anuncio
de la salvacion tiene necesidad de todos y de que todos sean escuchados.

La presencia en la Asamblea del Sinodo de los Obispos de miembros que no son obispo no
disminuye la dimension “episcopal” de la Asamblea. Y esto lo menciono por si surge alguna
tempestad de rumores que van de un lado para otro. Mucho menos pone algun limite o exencion
a la autoridad propia de cada obispo y del Colegio episcopal. Esta mas bien sefiala la forma en
que esté llamado a asumir el ejercicio de la autoridad episcopal en una Iglesia consciente de ser
constitutivamente relacional y por ello sinodal. La relacion con Cristo y entre todos en Cristo
—aquellos que estan y los que todavia no estan, pero que el Padre espera— realiza la sustancia
y modela en cada tiempo la forma de la Iglesia.

58



Se deben individuar, en tiempos adecuados, distintas formas de ejercicio “colegial” y “sinodal”
del ministerio episcopal (en las Iglesias particulares, en los agrupamientos de Iglesias, en la
Iglesia toda), siempre respetando el depdsito de la fe y la Tradicion viva, siempre respondiendo
a lo que el Espiritu pide a las Iglesias en este tiempo particular y en los distintos contextos en
los que viven. Y no olvidemos que el Espiritu es la armonia. Pensemos en aquella mafiana de
Pentecostés: habia un tremendo desorden, pero El construia la armonia en medio de ese
desorden. No olvidemos que El es precisamente la armonia: no se trata de una armonia
sofisticada o intelectual, sino de un todo, es una armonia existencial.

Es el Espiritu Santo a hacer posible la perenne fidelidad de la Iglesia al mandato del Sefior
Jesucristo y la perenne escucha de su palabra. El Espiritu guia a los discipulos hacia la verdad
toda entera (cf. Jn 16,13). Nos estd guiando también a nosotros, reunidos en el Espiritu Santo
en esta Asamblea, para dar una respuesta, después de tres afios de camino, a la pregunta “cémo
ser Iglesia sinodal misionera”. Yo agregaria también, misericordiosa.

Con el corazon lleno de esperanza y de gratitud, consciente de la exigente tarea que se les ha

confiado (y que se nos ha confiado), deseo a todos una apertura que sea disponible a la accion
del Espiritu Santo, nuestro guia seguro, nuestra consolacion. Gracias.

59



17* Congregacion General
Saludo final

Aula Pablo VI, sabado 26 de octubre de 2024
Queridos hermanos y hermanas:

Con el Documento final hemos recogido el fruto de afos, tres por lo menos, en los cuales nos
hemos puesto a la escucha del Pueblo de Dios para comprender mejor como ser “Iglesia
sinodal” —se trata de la escucha del Espiritu Santo— en el tiempo presente. Las referencias
biblicas que abren cada capitulo disponen el mensaje confrontdndolo con los gestos y las
palabras del Sefior resucitado que nos llama a ser testigos de Su Evangelio, antes con la vida
que con las palabras.

El Documento sobre el que hemos expresado nuestro voto es un triple regalo:

1. Un regalo en primer lugar para mi, Obispo de Roma. Al convocar a la Iglesia de Dios en
Sinodo era consciente de tener necesidad de ustedes, obispos y testigos del camino sinodal.
Gracias.

Pues también el Obispo de Roma, me lo recuerdo frecuentemente a mi mismo y a ustedes,
necesita poner en practica la escucha, es mas, quiere hacerlo, para poder responder a la Palabra
que cada dia le repite: “Confirma a tus hermanos y a tus hermanas” [..]... “Apacienta mis
ovejas”[..].

Mi tarea, como bien saben, es custodiar y promover —como nos ensefia san Basilio— la
armonia que el Espiritu sigue difundiendo en la Iglesia de Dios, en las relaciones entre las
Iglesias, no obstante todos los esfuerzos, tensiones y divisiones que caracterizan su camino
hacia la plena manifestacion del Reino de Dios, que la vision del profeta Isaias nos invita a
imaginar como un banquete preparado por Dios para todos los pueblos. Todos, con la esperanza
de que no falte ninguno. jTodos, todos, todos! Que nadie quede fuera, todos. Y la palabra clave
es esta: la armonia. Lo que hace el Espiritu Santo, su primera manifestacion fuerte en la mafiana
de Pentecostés, es armonizar todas las diferencias, todos los idiomas... Armonia. Y esto es lo
que ensena el Concilio Vaticano Il cuando dice que la Iglesia es “como un sacramento”: que es
signo e instrumento de la espera de Dios, que ya ha preparado la mesa y esta esperando. Su
Gracia, a través de su Espiritu, susurra palabras de amor en el corazon de cada uno. A nosotros
nos toca amplificar la voz de este susurro sin obstaculizarlo; abrir puertas sin levantar muros.
iCuanto mal hacen las mujeres y los hombres de Iglesia cuando alzan muros, cudnto mal!
iTodos, todos, todos! No debemos comportarnos como “dispensadores de la Gracia” que se
apropian del tesoro atando las manos del Dios misericordioso. Recuerden que comenzamos esta
Asamblea sinodal pidiendo perddn, sintiendo vergiienza, reconociendo que todos hemos sido
misericordiados.

Hay una poesia de Madeleine Delbrél, la mistica de las periferias, que exhortaba: “sobre todo,
a no mostrarse rigido” —Ila rigidez es un pecado, es un pecado que a veces entra en los clérigos,
en los consagrados, en las consagradas—. Les leo algunos versos de Madeleine Delbrél, que
son una oracion. Ella dice asi:

Porque pienso que debes estar cansado
de gente que hable siempre de servirte

60



con aire de capitanes;

de conocerte con infulas de profesor;

de alcanzarte a través de reglas del deporte;

de amarte como se ama un viejo matrimonio.

[...]

Haznos vivir nuestra vida,

no como un juego de ajedrez en el que todo se calcula,
no como un partido en el que todo es dificil,

no como un teorema que nos rompe la cabeza,

sino como una fiesta sin fin

donde se renueva el encuentro contigo,

como un baile, como una danza entre los brazos de tu gracia,
con la musica universal del amor.

Estos versos pueden convertirse en la musica de fondo para acoger el Documento final. Y ahora,
a la luz de lo que ha surgido del camino sinodal, hay y habra decisiones que tomar.

En este tiempo de guerras, debemos ser testigos de paz, aprendiendo también a dar forma real
a la convivencia de las diferencias.

Por eso no pretendo publicar una “exhortacion apostolica”, basta con lo que se ha aprobado. En
el Documento hay ya indicaciones muy concretas que pueden ser una guia para la mision de las
Iglesias, en los diversos continentes, en los diferentes contextos: por eso lo pongo ahora a
disposicion de todos, por eso he dicho que se publique. Quiero, de este modo, reconocer el valor
del camino sinodal realizado, que con este Documento entrego al santo Pueblo fiel de Dios.

Sobre algunos aspectos de la vida de la Iglesia sefialados en el Documento, asi como sobre los
temas confiados a los diez Grupos de Estudio, que deben trabajar con libertad, para que me
ofrezcan propuestas, se necesita tiempo, a fin de llegar a opciones que impliquen a la Iglesia
toda. Yo, pues, seguir¢ a la escucha de los obispos y de las Iglesias a ellos confiadas.

Esto no se trata del modo clésico para postergar al infinito las decisiones. Es lo que corresponde
al estilo sinodal con el que también el ministerio petrino se ejercita: escuchar, convocar,
discernir, decidir y evaluar. Y en estos pasos son necesarias las pausas, los silencios, la oracion.
Es un estilo que estamos aprendiendo juntos, poco a poco. El Espiritu Santo nos llama y nos
sostiene en este aprendizaje, que debemos comprender como proceso de conversion.

La Secretaria General del Sinodo y todos los dicasterios de la Curia me ayudaran en esta tarea.

2. El Documento es un regalo para todo el Pueblo fiel de Dios, en la variedad de sus expresiones.
Es obvio que no todos se pondran a leerlo; seran sobre todo ustedes, junto con tantos otros, los
que hagan accesible su contenido en las Iglesias locales. El texto, sin el testimonio de la
experiencia realizada, perderia mucho de su valor.

3. Queridos hermanos y hermanas, lo que hemos vivido es un regalo que no podemos guardar
solo para nosotros. El impulso que proviene de esta experiencia, de la cual el Documento es un
reflejo, nos da la valentia de testimoniar que es posible caminar juntos en la diversidad, sin
condenarnos el uno al otro.

Venimos de todas las partes del mundo, marcados por la violencia, la pobreza, la indiferencia.
Juntos, con la esperanza que no defrauda, unidos en el amor de Dios derramado en nuestros

61



corazones, podemos no sélo sofiar con la paz sino comprometernos con todas nuestras fuerzas
para que, quiza sin hablar tanto de sinodalidad, la paz se realice por medio de procesos de
escucha, didlogo y reconciliacion. La Iglesia sinodal para la mision, ahora necesita que las
palabras compartidas vayan acompanadas por hechos. Este es el camino.

Todo esto es don del Espiritu Santo: El es quien crea la armonia, El es la armonia. San Basilio
tiene una hermosa teologia al respecto; si pueden, lean el tratado de san Basilio sobre el Espiritu
Santo. El es la armonia. Hermanos y hermanas, que la armonia también contintie saliendo de
esta aula y el Soplo del Resucitado nos ayude a compartir los dones recibidos.

Y recuerden —son atn palabras de Madeleine Delbrél— que “hay lugares donde sopla el
Espiritu, pero hay un Espiritu que sopla en todos los lugares”.

Quisiera agradecerles a todos ustedes, y agradecernos mutuamente. Doy las gracias al cardenal
Grech y al cardenal Hollerich por el trabajo que han realizado, a los dos subsecretarios, hna.
Becquart y mons. Marin de San Martin — jlo han hecho muy bien! —, a don Battocchio y al
padre Costa que nos han ayudado mucho! Saludo a todos los que han trabajado tras bambalinas,
sin los cuales no habriamos podido hacer todo esto. jMuchas gracias! Que el Senor los bendiga.
Recemos unos por otros. Gracias.

62



Sumario

SEGIAS cuerriirriinirresssrnessniesssnicsssnessssnessssnesssssesssssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssesssssesssssssssssossssssssnsses 1
Nota de acompafniamiento del Santo Padre Francisco..........cceicvceccssericssnrcssnrcssnrcsssnncsnns 2
INErOAUCCION...ccueeenriiniiiiectenntectenieectenstecsaensseesssesssnesssesssnssssesssnssssesssassssesssassssesssssssassssasanne 4

Parte I - El corazon de la sinodalidad

Llamados por el Espiritu Santo a 1a CONVersion........ceiccieeccssercsssercssersssenssssessssssssssssssssnns 8
La Iglesia Pueblo de Dios, sacramento de unidad............cccoevieviieiiieniiienienieeieeeeeiee e 8
Las raices sacramentales del Pueblo de Di0s .........coceiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeceeeee 10
Significado y dimensiones de la sinodalidad .............cccoeoiieiiiiiiiiiiiniiee e 12
Unidad COMO arMONTA .....cc.eeeiiiiiieiie ettt ettt ettt e 14
Espiritualidad STnOdal...........cooociiiiiiiiiiiiieeieeee e st 16
La sinodalidad como profecia SOCIal...........ccecuiieiiiiiiiieciie e 17

Parte II - En la barca, juntos

La conversion de 1as relaciones .........ceeieenneenieensensecnsnensecnssensessssessecsssecssssssesssassssesssens 18
NUEVAS TEIACIONES ......vvieeiiieeeiiieeiieeeiteeeteeesteeesteeestteeestteeebaeeeaeeessseeessseeessseeessseeennseeensseeans 18
En una pluralidad de CONtEXTOS ....c..eeiiieiiieiiieiieciieiieee ettt e 19
Carismas, vocaciones y ministerios para la miSION.........ccceeeeveeerieeerieeeriieeeeieeeieeesvee e 20
El ministerio ordenado al servicio de 1a armonia...........cccceevveeiieiiienieniieeieceeeeee e 24
JUNTOS POT 18 MNISION.....etiiiiiieeeiie ettt ettt e et e e e aeeetaeeenaaeeebeeesnseeeesseeenneas 26

Parte III — “Echar la red”

La conversion de 10S PrOCESOS ...ccceiervrrcrsnricsssrecsssncssssnessssncssssssssssssssssessssssssssssssssssssssssssssssses 29
Discernimiento eclesial para 1a MiSiON.........cccveeeiiieiciiieiiieeciee e 29
La articulacion de los procesos de toma de deCiSIONES .........ccueevveeriieniienieeniienieeiee e 31
Transparencia, rendicion de cuentas y evaluacion..........ccueeevieeriieeiieeecieeecie e 33
Sinodalidad y organismos de partiCipacion.............c.eeeveerieeriienieenieenieetiesreesieesreeneeeseeeenne 35

Parte IV — Una pesca abundante

La conversion de 10S VINCULOS........cccevierinnenrensensnnsansisissssssssesssssssssssassssssssssossosssssssssssssassssons 38
ATTAIZAA0 Y PETCEIINO ...vieiiieniieeiiieiie et eite et e site et estteeteestteebeessseeseessseenseassseenseessseenseannnes 38
Intercambio de ONES .........ooiuiiiiiiiie ettt et sttt 41
Vinculos para la unidad: Conferencias Episcopales y Asambleas eclesiales....................... 42
El servicio del Obispo de ROMa............coviiiiiiiiiieiiiccecce et 44

Parte V — “También yo los envio”

Formar un pueblo de discCipulos MiSIONET0S .......cccvvueeervuricisericssnrisssnnesssresssressssncsssssssssscses 48

Conclusion

Un banquete para todos 10S PUEDIOS ......ciiieiveericiisrnniicsisniicssssnnnicssssnssecsssssssessssssssssssssssssssnns 52

Apéndice
1* Congregacion General. Discuro inaugural (2 de octubre de 2024) ..cceeeeceressrercscrescsnnees 56
17* Congregacion General. Saludo final (26 de octubre de 2024) ..ccceeesrercscercssrescssnesssensees 60

63



	Siglas
	Nota de acompañamiento del Santo Padre Francisco
	Introducción0F*
	Parte I - El corazón de la sinodalidad
	Llamados por el Espíritu Santo a la conversión
	La Iglesia Pueblo de Dios, sacramento de unidad
	Las raíces sacramentales del Pueblo de Dios
	Significado y dimensiones de la sinodalidad
	Unidad como armonía
	Espiritualidad sinodal
	La sinodalidad como profecía social

	Parte II - En la barca, juntos
	La conversión de las relaciones
	Nuevas relaciones
	En una pluralidad de contextos
	Carismas, vocaciones y ministerios para la misión
	El ministerio ordenado al servicio de la armonía
	Juntos por la misión

	Parte III – “Echar la red”
	La conversión de los procesos
	Discernimiento eclesial para la misión
	La articulación de los procesos de toma de decisiones
	Transparencia, rendición de cuentas y evaluación
	Sinodalidad y organismos de participación

	Parte IV – Una pesca abundante
	La conversión de los vínculos
	Arraigado y peregrino
	Intercambio de dones
	Vínculos para la unidad: Conferencias Episcopales y Asambleas eclesiales
	El servicio del Obispo de Roma

	Parte V – “También yo los envío”
	Formar un pueblo de discípulos misioneros
	Conclusión
	Un banquete para todos los pueblos
	1ª Congregación General
	Discurso inaugural
	17ª Congregación General
	Saludo final



