
6 enero 2026 Epifanía del señor 

1º Manifestación, aparición o revelación de …  

2º Buscar…   ponerse en camino…. desinstalarse… 

preguntar… adorar…. Y ….. volver por otro camino 

 Hola Padre bueno, me alegra encontrar este rato para conversar 
contigo y sobre todo para escucharte y no caer rendido/a los cantos 

de sirena de esta sociedad que me pueden despistar… pues el 
ambiente es “muy fuerte”, y muy despistante. Me puede llevar a 

invertir la fiesta, de manera que no seas Tú en centro, el “auténtico 
regalo”. Que no me ocurra que con el ruido de la fiesta se me escurra 

el niño. No existe silencio de Dios sino sorderas/cegueras nuestras 
pues  

“dar vuelta” a la fiesta,  invertir su sentido, 

cambiar de “protagonista” la mata. 
 

https://www.youtube.com/watch?v=QrpbSbh6QBw&list=RDQrpbSbh6QBw&start_radio=1 

Mateo 2,1ss. 

 Jesús nació en Belén, un pueblo de Judea, en tiempos del rey Herodes. Por entonces unos 
"magoi" de oriente se presentaron en Jerusalén preguntando: ¿Dónde está el rey de los judíos 
que acaba de nacer? Hemos visto su estrella en el oriente y venimos a adorarlo. Al oír esto, el rey 
Herodes se sobresaltó y con él toda Jerusalén. 
 Entonces convocó a todos los jefes de los sacerdotes y a los maestros de la ley y les preguntó 
dónde tenía que nacer el Mesías. Ellos le respondieron: En Belén, de Judea, pues así está escrito 
por el profeta: "Y tú Belén, tierra de Judá, no eres, ni mucho menos, la menor entre las ciudades 
principales de Judá; porque de ti saldrá un jefe que será pastor de mi pueblo, Israel". 
Entonces Herodes, llamando aparte a los "magoi", hizo que le informaran 
Con exactitud acerca del momento en que se había aparecido la estrella, y los envió a Belén con 
este encargo: Id e informaros bien sobre ese niño; y cuando lo encontréis avisadme para ir yo 
también a adorarlo. 
Ellos, después de oír al rey, se pusieron en camino, y la estrella que 
habían visto en oriente los guió hasta que llegó y se paró encima de donde estaba el niño. Al ver la 
estrella se llenaron de una inmensa alegría. Entraron en la casa, vieron al niño con su madre María 
y lo adoraron postrados en tierra. Abrieron sus tesoros y le ofrecieron como regalo oro, incienso 
y mirra. 
  Y advertidos en sueños de que no volvieran donde estaba Herodes, regresaron a su país 
por otro camino. 
 

https://www.youtube.com/watch?v=AT-wBd0BXFA&list=RDAT-wBd0BXFA&start_radio=1 

Antes de orar con la Palabra lee este comentario mientras oyes la música 

https://www.youtube.com/watch?v=QrpbSbh6QBw&list=RDQrpbSbh6QBw&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=AT-wBd0BXFA&list=RDAT-wBd0BXFA&start_radio=1


Evangelio: Mateo (2,1-12): La estrella de la salvación de la humanidad entera 

III.1. Texto complicado, simbólico, arcaico, prefigurativo,  midráshico. Todos estos adjetivos se 
usan a la hora de leer e interpretar el relato de Mateo sobre los magos (magoi, en griego, no 

reyes) que vienen en busca de una estrella. Y la verdad es que la exégesis bíblica ya ha dado 
numerosas muestras de madurez a la hora de interpretar un relato de este tipo, que desde luego, 

no puede leerse histórica o fácticamente, al menos con opciones fundamentalistas. Tenemos que 
reconocer que nos encontramos ante una magnífica página teológica, con sabor oriental y con 

una cristología de las primeras comunidades cristianas, especialmente la de Mateo, que vio en 
el texto de Miqueas (5,1) la prefiguración de Jesús como Mesías, por su nacimiento en Belén. La 

comunidad de Mateo, de origen judeo-cristiano, necesitó leer mucho las Escrituras, el AT, para 
rastrear su identidad de aceptar a Jesús como el Mesías en todos los sentidos. 

Consiguientemente, es posible que en una comunidad de este tipo se viera necesario, como 
causa-efecto, que si Jesús es considerado el Mesías, tenga que nacer en Belén. 

III.2. Pero ¿qué papel desempeñan los magos? Pues el de aquellos que extraños al judaísmo y a 
su religión, han buscado y han interpretado los signos de los tiempos y se han arriesgado también 

a aceptar al niño de Belén como su luz. Es verdad que estos textos de Mateo, como los de Lucas, 
no pueden haber sido escritos sino después de que las comunidades cristianas proclamaran a 

Jesús resucitado. No podía ser de otra manera. Pero el texto de Mateo es más especial, si cabe, 
porque está “empedrado” de alusiones a textos veterotestamentarios que se leen con el sentido 

de cumplimiento o de alusiones significativas. Todos los grandes personajes de la historia han 
tenido su “estrella”, como Alejandro Magno, Augusto, y el “rey de los judíos” no podía ser menos 

a la hora de presentarlo ante toda la humanidad. Desde luego no es necesario pensar o defender 
que en el momento del nacimiento de Jesús se produjo una gran conjunción de Júpiter y Saturno 
en la constelación de Piscis; es bastante hipotético que sea así, y tampoco podemos decir que 

esté contemplado en nuestra narración. Además, si esta conjunción pudiera probarse para el año 
7 a.C. (como algunos sostienen), todavía no se “buscaría” a Jesús como el “rey de los judíos”, 

porque este título no podía aplicársele desde su nacimiento, sino después de la muerte (es el 
título de la condena en la cruz) y la resurrección. 

III.3. Desde el significado de la fiesta de hoy es mucho más iluminador leer el texto sin buscar 
exageradamente coincidencias históricas. Por eso interesa resalta su tejido midráshico 

(actualización y adaptación de textos bíblicos). Así podemos ver que nuestro relato ha podido 
confeccionarse teniendo en cuenta al profeta Balaam (Num24,17), un extranjero llamado por 

Balaq para maldecir a Israel; pero sucede lo contrario: lo bendice preanunciando la estrella de 
Jacob, el padre de las tribus. De la misma manera, el texto de Is 60,6 (nuestra primera lectura) 

con los camellos y dromedarios cargados de dones que vienen a Jerusalén y, no menos, el sentido 
del Sal 72,10.15 sobre los reyes de tierras lejanas que traen regalos al rey del futuro. La fe de 

los primeros cristianos tuvo que formularse de esta forma y de esta manera, expresarse 
simbólicamente. La verdad es que los cristianos aceptaron a Jesús como el Mesías verdadero, el 

que traería la salvación a todos. No había más remedio que rebuscar en la Escritura para dar 
sentido a todo ello. 

Y que no nos despisten “los regalos” que son tres elementos simbólicos, tres anuncios (lógicamente 

comprendidos tras la resurrección): Oro pues es Señor, es Rey; incienso, pues es Dios; mirra, pues será 

embalsamado tras su muerte. 

Fray Miguel de Burgos Núñez O.P. 

(1944 - 2019) 

 



RAFAEL AGUIRRE /  

El mito de los orígenes  

El Correo 31 diciembre 2005 

Cuando un niño descubre que los Reyes Magos son los padres parece que se acaba 
con su inocencia, pero cuando muchos padres se enteran de que los Magos mencionados 
nunca existieron se tambalea su fe, si la tienen, o se confirma su escepticismo religioso. 

Sin embargo eso no es nada.  
Los estudiosos del tema saben que no es claro que Jesús naciera en Belén, porque 

pudo haberlo hecho en Nazaret; ni que su nacimiento tuviera lugar en una cueva, que 

no es mencionada nunca en los Evangelios canónicos; por supuesto, no sabemos la fecha 
y son sumamente improbables la matanza de los inocentes y la huida a Egipto de Jesús 
y sus padres. Se trata de leyendas y mitos acuñados por los primeros creyentes en Jesús, 

utilizando elementos del mundo helenístico y judío y que han servido para legitimar en 
nuestra cultura las fiestas universales del solsticio de invierno, ahora en competencia o 
colaboración, que no lo tengo claro, con Papá Noel, Santa Claus, el Olentzero y otros 

personajes, en un pluralismo cultural, en buena parte inducido artificialmente y que se 
me antoja un mejunje superficial, que me temo sea un indicio nada halagüeño de cómo 
algunos entienden la interculturalidad tan de moda. 

 
Pero estas leyendas y mitos navideños transmiten experiencias y visiones de la vida de 
hondo calado. Todo grupo humano idealiza sus orígenes, concretamente la figura de su 

fundador, y al hacerlo evoca los recuerdos de su vida, al tiempo que proyecta las 
experiencias que el grupo está viviendo y la autocomprensión que de sí mismo se va 
construyendo. Por ejemplo: no es lo mismo forjar leyendas sobre un emperador 

victorioso o sobre un mercader que logra establecer un Estado teocrático o sobre un ser 
poseído por la divinidad e impasible ante los avatares históricos o sobre un niño 
perseguido por las autoridades y que tiene que huir de un sitio para otro. Todos pueden 

hablar de Dios -la religión imperial romana, el Islam, el budismo, el cristianismo- pero 
sus relatos fundacionales dan pie a formas muy distintas de entender la relación con la 
divinidad. Es decir, la representación del mito de los orígenes no es inocua, responde a 

situaciones vitales determinadas e implica una forma de comprender la naturaleza y 
actitud del grupo que en tal mito, siempre sagrado, se reconoce. 

 

Los relatos que los Evangelios hacen de los orígenes de Jesús surgen en torno al año 70 
entre grupos marginales, porque tienen relaciones muy tirantes con los líderes de las 
sinagogas judías y son vistos con máximo recelo por las autoridades romanas. 

Confesarse seguidores de un crucificado era oponerse de bruces a las esperanzas 
mesiánicas judías, a la vez que desafiar a los romanos que habían encontrado razones 
para llevarle al patíbulo más infamante a aquel subversivo nazareno. Bien es cierto que 

los seguidores de Jesús, como buenos judíos, poseían en la azarosa historia de su 
pequeño pueblo, siempre zarandeado por los imperios que le rodeaban, un acervo de 
tradiciones que les permitían creer a pesar de lo que se ve y esperar que el grano 

enterrado en tierra, si es bueno, acabará dando espléndido fruto. El nacimiento de Jesús 
provoca el miedo de Herodes como el crecimiento demográfico de Israel en Egipto suscitó 
el pánico del faraón. Y ambos -Herodes y el faraón- ordenaron matar a los niños judíos. 

Pero tanto Moisés como Jesús se libraron milagrosamente. Para cuando se escribieron 
estos textos estaba ya claro que los creyentes en Jesús se reclutaban mayoritariamente 
entre los paganos y no entre los judíos: es lo que expresa el episodio de los Magos -

paganos que vienen de Oriente- que se afanan por buscar al Mesías de Israel y que se 
contraponen a la insidia del rey judío y de las autoridades sacerdotales y doctrinales. 
En estos textos late también una reivindicación polémica frente a Roma y la teología 

imperial que legitimaba el orden establecido. No lo hacen de forma abierta y directa -



habría sido suicida-, sino de manera críptica, pero clara. 'Evangelio' era una expresión 
técnica que se usaba para anunciar el nacimiento o la accesión al trono de un emperador. 
El relato evangélico afirma, por el contrario, que el 'Evangelio' es el nacimiento de Jesús 

en la ciudad de David. 'Salvador' era el título imperial por antonomasia, que los 
evangelistas audazmente aplican a Jesús. Y era imposible que unos lectores del siglo I 
no percibiesen una crítica de la 'pax romana' en el reiterado anuncio de que la misión de 

este niño y Salvador era abrir los caminos de la paz verdadera. Estos relatos son los 
textos fundantes de unas comunidades marginales, en el sentido de que viven en la 
periferia tanto del sistema judío como del imperial, se encuentran en situación muy 

difícil, pero no quieren aislarse y no renuncian a cambiar la convivencia social con los 
valores alternativos que viven y promueven. 
 

Pienso que es muy pertinente recuperar el verdadero sentido de los relatos navideños 
de los evangelios, contra lecturas historizantes y fundamentalistas, insostenibles en 
nuestra cultura y sus exigencias críticas; contra lecturas manipuladas por una religión 

que funciona como lubrificante de una sociedad injusta; contra lecturas sensibleras e 
infantiloides que alientan la superficialidad de una cultura intermitentemente 
seudocristiana. 

 
Durante mucho tiempo la lectura crítica de los textos y muy especialmente los de la 
concepción e infancia de Jesús, era vista como un atentado contra la fe cristiana y contra 

la tradición de la Iglesia. Hay mucha gente que sigue pensando así. Ciertamente una 
institución que introduce la crítica en los mitos de sus orígenes asume un gran reto y 
cuestiona su identidad. Pero estoy convencido de que es una tarea necesaria y saludable 

en una hora en que la Iglesia, en nuestra sociedad, no puede desconocer la indiferencia 
y el desprestigio que la rodea y en la que el cristianismo lleva camino de convertirse en 
un residuo cultural. No es monopolio de nadie la lectura de unos textos que tienen la 

hondura humana, el potencial de sugerencia y la carga de esperanza que poseen los 
relatos evangélicos de Navidad. Pero también hay que decir que no todas las 
interpretaciones son legítimas y, por eso, nadie más interesado que los creyentes en la 

lectura seria y crítica de los textos que hablan de los orígenes de Jesús. 
 
Hay un aspecto clave en los textos a los que me estoy refiriendo, que linda con el 

misterio: hay alguien que nos viene a visitar, que nos trae una noticia inesperada y, al 
tiempo, confusamente anhelada desde siempre por la Humanidad, que nos ofrece una 
vida nueva y gratuita, inalcanzable con las meras fuerzas humanas. Para hablar de la 

trascendencia el mejor lenguaje no es el de los filósofos ni el de los teólogos, sino el de 
los poetas, el de la imaginación creadora, el de los mitos, que responden a hondos 
arquetipos humanos. La capacidad de nuestros sentidos para captar la realidad es muy 

limitada, a la vez que el espíritu humano puede trascenderse, soñar posibilidades y 
atisbar horizontes inasequibles pero irrenunciables para la Humanidad como tal. 
 

En estas fiestas, en que tantas cosas nos regalamos unos a otros, ¿no estamos invitados 
a descubrir, aceptar, agradecer y dejar fructificar el gran regalo de la vida y a no ponerle 
límites al misterio del que procede este don? Cuando el sentido de la gratuidad 

desaparece y la apertura a la trascendencia se sofoca y la solidaridad con el inocente 
perseguido no existe, la vida humana se empobrece radicalmente y, a la larga, la 
sociedad queda desarbolada anta las embestidas más extravagantes o fanáticas.  


	Y advertidos en sueños de que no volvieran donde estaba Herodes, regresaron a su país por otro camino.
	Evangelio: Mateo (2,1-12): La estrella de la salvación de la humanidad entera


